

ناشر / المكتبة الكمالية O ملتان وأبيم مورُّلا بور 0322-2999987 ناشر / المكتبة الكمالية O ملتان وأبيم مورُّلا بور



﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ يُنَادُوْنَكَ مِنْ قَرَآءِ الْحُجُرْتِ اَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُوْنَ ۞ وَ لَوُ اللهُ عَقِلُوْنَ ۞ وَ لَوُ اللهُ عَلَمُ مَبَرُوْا حَتَّى تَخُرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمُ لَا وَاللهُ عَفُوْرُرَّحِيْمٌ ۞ ﴾ انَّهُمْ صَبَرُوْا حَتَّى تَخُرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ لَا وَاللهُ عَفُوْرُرَّحِيْمٌ ۞ ﴾ انَّهُمْ صَبَرُوْا حَتَّى تَخُرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ۞ وَ لَوُ

"بے شک جولوگ آپ کو (آپ کے) جمروں کے باہر سے (دور سے)
پکارتے ہیں، ان میں سے اکثر بے عقل (بے سمجھ) ہیں۔ اگر بیلوگ آپ کے
ازخود باہر آنے تک انتظار کر لیتے تو بیان کے حق میں بہتر ہوتا۔ تاہم اللہ بہت
بخشنے والا، اور بہت رحم کرنے والا ہے۔"

ان آیات کے الفاظ سے ظاہر ہوتا ہے کہ کچھ اعرابی لوگوں نے رسول الله علی آئے کے دیدار اور آپ ملی اللہ علی آئے کے اشتیاق میں آ کر آپ کے ججروں کے باہر کھڑے ہوکر زور زور سے آپ کو پکارنا اور بلانا شروع کردیا۔ آپ کے آرام کا خیال نہ رکھا اور نہ آپ کے ازخود باہر آنے کا انتظار کیا۔

ان کا آپ ﷺ کی زیارت اور دیدار کا شوق اپنی جگه، تاہم بیدانداز شائسگی اور وقار کے خلاف تھا۔ اس لیے ان آیات میں ان لوگوں کوسرزنش کرتے ہوئے اپنی اصلاح کرنے کی طرف توجہ دلائی گئی اور انھیں بے عقل کہا گیا۔

 اور میں کسی کی مذمت کروں تو بیاس کے حق میں بدنما ہوتا ہے۔' بیس کررسول الله سَالَیْمَ نے فرمایا: "ذَاكَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ" " بيشان توالله تعالى كى ہے۔ " (مسند احمد: 488/3-393/4 - 394 - فط : .....ابوسلمه بن عبدالرحن كاسيّدنا اقرع وللثيّا سے ساع محل نظر ہے۔ حافظ ابوالفضل عراقي وطلقه فرمات بين: مجص ابوسلمه بن عبد الرحمٰن كا اقرع والثيُّة سے ساع معلوم نہيں۔ ديكھيے: المغنى عن حمل الأسفار 935/2، الشامله - حافظ ابن جر رُطْكُ فرمات بين: ابوسلم كي اقرع طالتي سروايت منقطع ب\_تعجيل المنفعة: ص: 318، الشامله)

#### احكام ومسائل:

نبی منافیا کے ادب کا تقاضا ہے کہ آپ کو دور سے اور زور زور سے نہ پکارا جائے۔ ایسا کرنے والے بےعقل، بےسمجھاور بےشعورلوگ ہیں۔

﴿ إِيَائِتُهَا الَّذِينَ الْمُنُوٓا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقًا بِنَبَا فَتَبَيَّنُوۡاۤ اَنْ تُصِيْبُواْ قَوْمًا ا بِجَهَا لَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُهُ نَكِمِينَ ۞ ﴿ (الحجرات: 6) "ایمان والو! اگرکوئی نا قابل اعتاد یا غیر ذمے دارت کا آ دمی تمصارے یاس کوئی خبر لے کرآئے تو (اس برعمل کرنے سے پہلے) خوب چھان بین کرلیا کرو،ایسا نه ہو کہتم بے خبری میں کسی قوم کو نقصان پہنچا بیٹھو، پھر (بعد میں حقیقت واضح

ہونے پر )شمصیں بشیمانی ہو۔''

مفسرین کا بیان ہے کہ بیآ یت سیّدنا ولید بن عقبہ بن ابی معیط رہائی کے بارے میں نازل ہوئی، انھوں نے فتح مکہ کے موقعے پر اسلام قبول کیا تھا۔ سیّدنا حارث بن ضرار خزاعی ڈاٹنی فرماتے ہیں کہ میں نبی طالیا کا خدمت اقدس میں حاضر ہوا۔ آپ نے مجھے اسلام قبول کرنے کی دعوت دی اور میں نے کلمہ پڑھ کراسلام قبول کرلیا۔ آپ نے مجھے بتلایا کہ اسلام میں زکوۃ فرض ہے۔ میں نے اس کا بھی اقرار کرلیا۔ میں نے عرض کیا: اللہ کے رسول! میں اینے قبیلے میں واپس جا کر آخیں اسلام قبول کرنے کی دعوت دیتا ہوں اور آخیں

ز کو ۃ ادا کرنے کا بھی کہوں گا۔ جولوگ میری دعوت قبول کرلیں گے، میں ان سے زکو ۃ وصول کرکے جمع کررکھوں گا۔ میں جب زکو ۃ جمع کرلوں تو آپ ان دنوں اپنا کوئی نمائندہ میرے پاس بھیج دینا تا کہ وہ مجھ سے ساری زکو ۃ وصول کر کے آپ تک پہنچادے۔

حارث ڈاٹھ اور ان کی دعوت قبول کرنے والوں نے زکوۃ جمع کرلی۔ جب وہ مدت پوری ہوئی، جن دنوں اللہ کے رسول مگا ٹیا نمائندہ روانہ کرنا تھا، اسے کسی وجہ سے دیر ہوگئ اور وہ ان دنوں نہ جاسکا۔ تو حارث ڈاٹھ نے اپنی قوم کے سرکردہ لوگوں کو جمع کرکے ان سے کہا کہ اللہ کے رسول مگا ٹیا نمائندہ بھیجنا تھا تا کہ وہ ہم سے ہماری زکوۃ وصول کرکے آپ تک پہنچا دے۔ آپ وعدہ خلافی کرنے والے تو نہیں۔ کہیں ایبا تو نہیں کہ آپ نے کسی ناراضی کی وجہ سے نمائندہ نہ جھیجا ہو۔

چلو ہم خود مدینے جاکر ملاقات کرآئیں۔ إدهراللہ کے رسول مَنْ اَنْ اِنْ نے وعدے کے مطابق سیّدنا ولید بن عقبہ وُلِائِنْ کو ان کی طرف روانہ کردیا تھا۔ ولید وُلائِنْ نے راستے میں ان لوگوں کو آتے دیکھا تو آخیں غلط فہی ہوئی اور وہ ڈرگئے کہ بیاوگ تو مجھ پر جملہ کرنے والے ہیں۔ اس نے جلدی سے مدینے بہنچ کر رسول اللہ مَنْ اللّٰهِ عَلَیْمَ سے کہا کہ حارث وُلائِنُو اور اس کی قوم نے زکو ہ دینے سے انکار کردیا ہے۔ وہ تو مجھے تل کردینا چاہتے ہیں۔ ان حالات میں رسول اللہ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ عَلَیْمَ نے فوری طور پر ایک دستہ تیار کرکے ان کے مقابلے کے لیے روانہ کردیا۔

اس کے بعد حارث ڈاٹیؤ جب رسول اللہ مگالیؤ کی خدمت میں پنچ تو آپ نے فرمایا:
''حارث! تم نے زکوۃ دینے سے انکار کیا اور میرے نمائندے کوفل کرنے کے در پے
ہوگئے۔'' تو حارث ڈاٹیؤ نے عرض کیا: اللہ کے رسول! اس ذات کی قتم! جس نے آپ کوخی
کے ساتھ مبعوث کیا ہے، میں نے تو اسے دیکھا تک نہیں، نہ ہی وہ میرے پاس آیا ہے، میں
تو آج ہی آ رہا ہوں۔ میں نے دیکھا کہ اللہ کے رسول کا نمائندہ ہمارے پاس نہیں پہنچا تو
مجھے اندیشہ ہوا کہ کہیں اللہ کے رسول مجھ سے ناراض نہ ہوگئے ہوں۔ اس موقع پر ہے آ بیت نازل
ہوئی۔ (مسند احمد، 279/4، شخ البانی ڈسٹے فرماتے ہیں: ھذا إسناد صحیح۔ السلسلة

الصحيحة: 234/7)

اس پس منظر میں بیر آیت نازل ہوئی۔اس طرح ایک غلط فہمی کی وجہ سے جنگ کے حالات پیدا ہوگئے وہ تو اللہ کافضل ہوا کہ لڑائی ہوتے ہوتے رہ گئی۔

اس نازک موقع پر جب کہ ایک بے بنیاد خبر پراعتماد کر لینے کی وجہ سے ایک خوف ناک حادثہ رونما ہوتے ہوتے رہ گیا تو اللہ تعالی نے میاصول اور ضابطہ مقرر فرمادیا کہ جب بھی کوئی آ دمی کوئی خبر لے کر آئے تو اس کی بات پڑمل در آمد کرنے سے پہلے خبر کی صدافت کی تسلی اور اطمینان کرلیا کرو۔

#### احكام ومسائل:

اس کی بات کو اللاع دے تو اس کی خبر لائے یا ہمیں کسی بات کی اطلاع دے تو اس کی بات کی اطلاع دے تو اس کی بات کو ہات کی ہات ہیں ہے اس کی بات کو ہات پہنچانے والا آدی کس معیار کا ہے؟ اگر وہ قابل اعتاد اور ذمے دار ہوتو اس کی بات تسلیم کر لی جائے اور اگر وہ غیر معتبر ہوتو اس کے متعلق اس کی بات برعمل کرنے سے احتراز کرنا جا ہے۔

مثلاً: انسان کسی کے دروازے پر جاکر دستک دے اور کوئی بے سمجھ بچہ آ کر کہے کہ آپ اندر آ جائیں تو اس پر اس وقت تک عمل نہیں کرنا چاہیے جب تک کہ کوئی سمجھ دار اور ذمے دار آ دمی آ کراندر آنے کی اجازت نہ دے دے۔

2: ..... اس آیت سے مستبط ہونے والے ضابطے کی روشنی میں علماء اسلام نے علم الجرح والتعدیل وضع کرکے اس کے اصول مقرر کیے ہیں۔ ان اصولوں کی روشنی میں صرف قابل اعتماد راویوں کی بیان کردہ احادیث کو قبول کیا جاتا ہے اور جو راوی قابل اعتماد نہ ہو، اس کی بیان کردہ حدیث کورد کردیا جاتا ہے۔ اس لیے محدثین نے مجھول الحال اور مستور الحال راوی کی بیان کردہ حدیث کورد کردیا جاتا ہے۔ اس لیے محدثین نے مجھول الحال اور مستور الحال راوی کی حقیقت معلوم اور واضح نہیں ہوتی۔ اس لیے کہ عین ممکن ہے کہ وہ راوی فاسق ، غیر معتبر اور غیر ذھے دار ہو۔



#### درس حدیث

#### كتاب الزهد إمام ابوداؤد السجستاني

#### تحقيق وتفايج: محمد ارشد كمال المستحقيق وتفايد ابوسفيان عباس ميرمحدي

[16] ---- حَدَّثَنَا أَبُّو دَاوُدَ، قَالَ: نا يَحْيَى بْنُ عُثْمَانَ، قَالَ: نا ضَمْرَةُ، عَنِ السَّيْبَانِيِّ، قَالَ: ((فِي الْكُتُبِ: كَمَا تُدِينُ تَدَانُ، إِنَّ الْكَأْسَ الَّذِي بِهِ تَسْقِي السَّيْبَانِيِّ، قَالَ: ((فِي الْكُتُبِ: كَمَا تُدِينُ تَدَانُ، إِنَّ الْكَأْسَ الَّذِي بِهِ تَسْقِي بِهِ تَشْرَبُ وَزِيَادَةٌ، فَإِنَّ الْبَادِئَ لا بُدَّ أَنْ يُزَادَ)).

یخی بن ابی عمرو) السیبانی ڈلٹ کہتے ہیں: کتابوں میں لکھا ہوا ہے: ''حبیبا کرو گے ویبا بھرو گے۔
یقیناً وہ جام جس سے تم (دوسروں کو) پلاؤ گے اس سے تم بھی پیو گے اور مزید بھی، کیوں کہ پہل
کرنے والے کے لیے لازمی ہے کہ اسے زیادہ دیا جائے۔ (بعنی انسان جس طرح دوسروں کے
ساتھ معاملات کرتا ہے اس کے ساتھ بھی ویسے ہی کیا جاتا ہے، اگر اچھا معاملہ کرے گا تو اس
سے بھی اچھا معاملہ کیا جائے گا اور اگر کس سے بُرا کرے گا تو اس کے ساتھ بھی بُر اہوگا۔)

تحقيق وتخريج: .....السيانى تك اس كى سند حسن ب-اسابونيم نح حلية الأولياء (22/5) مين ايك دوسرى سندسے روايت كيا ہے۔

[17] ..... حَدَّثَنَا أَبُو دَاوُدَ، قَالَ: نا إِبْرَاهِيمُ بْنُ الْعَلاءِ، قَالَ: نا إِسْمَاعِيلُ، قَالَ: نا إِسْمَاعِيلُ، قَالَ: نني سُلَيْمَانُ بْنُ سُلَيْمٍ، عَنْ يَحْيَى بْنِ جَابِرٍ، عَنْ يَزِيدَ بْنِ مَيْسَرَةَ: ((أَنَّ حَكِيمًا مِنَ الْحُكَمَاءِ كَتَبَ ثَلاثَ مِائَةٍ وَسِتِّينَ مُصْحَفًا حِكَمًا، فَبَثَّهَا فِي النَّاسِ، فَأُوْحَى اللَّهُ إِلَيْهِ: إِنَّكَ قَدْ مَلَأْتَ الْأَرْضَ بِقَاقًا، فَإِنَّ اللَّهَ لَمْ يَقْبَلْ شَيْئًا مِنْ بِقَاقًا، فَإِنَّ اللَّهَ لَمْ يَقْبَلْ شَيْئًا مِنْ بِقَاقِكَ)).

جناب بزید بن میسر و را الله سے مروی ہے کہ حکیموں میں سے ایک حکیم نے حکمت و دانائی والے تین سوسائھ صحفے کھے، پھر انھیں لوگوں میں پھیلادیا، تب اللہ تعالیٰ نے اس کی طرف وحی کی (یعنی الہام کیا) کہ بے شک تو نے زمین کو کٹر ہے کلام سے بھر دیا ہے، اس لیے اللہ

تعالی نے تیری اس کثیر کلام میں سے کچھ بھی قبول نہیں کیا۔

ت حقيق و تخريج: ..... يزيد بن ميسره تك اس كى سند حسن ہے۔ اسے امام ابن المبارك نے "السز هد" (ح: 69 زيادات نعيم بن حماد عنه)۔ اور ابونعيم نے "حلية الأولياء" (268/4) ميں روايت كيا ہے۔ يادر ہے كما اساعيل (بن عياش) كى ثقه وصدوق شاميوں سے روايت حسن لذاته جب كم غير شاميوں مثلاً مجازيوں وغيره سے ضعيف ہوتی ہے۔

[18] .... حَدَّثَنَا أَبُو دَاوُدَ قَالَ: نا مُحَمَّدُ بْنُ عُبَيْدٍ قَالَ: نا حَمَّادُ بْنُ زَيْدٍ، قَالَ: ((لَمَّا ظَهَرَ قَالَ: نا أَبُو التَّيَّاحِ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْهُذَيْلِ الْكُوفِيِّ، قَالَ: ((لَمَّا ظَهَرَ بُخْتُ نَصَّرُ عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ فَقَتَلَ مُقَاتِلَهُمْ وَسَبَى ذُرِّيَّتَهُمْ، قَالَ: فَجِيءَ بِخْتُ نَصَّرُ عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ فَقَتَلَ مُقَاتِلَهُمْ وَسَبَى ذُرِّيَّتَهُمْ، قَالَ: فَجِيءَ بِالسَّبْيِ فَجُمِعُوا، قَالَ: فَمَرَّ بِهِمْ نَبِيٍّ لَهُمْ، فَقَالَ: اثْتُونِي بِهِ، فَدَعَا بِهِ. فَقَالَ: اثَالَ تُخْبِرَنِي مَا الَّذِي سَلَّطَنِي عَلَى قَوْمِكَ؟ قَالَ: عِظَمُ خَطِيئَتِكَ وَظُلْمُ قَوْمِي أَنْفُسَهُمْ)).

جناب عبداللہ بن (ابی) الھذیل الکونی ڈسٹ کہتے ہیں: ''جب بنی اسرائیل پر بخت نصر غالب آیا تو اس نے ان کے جنگجوؤں کوئیل کیا اور ان کی اولا دکو قیدی بنایا، پھر ان کے قید یوں کو جمح کرکے لایا گیا۔ چنا نچہ ان قید یوں کے پاس سے ان کے ایک نبی کا گزر ہوا تو اس (بخت نصر) نے کہا: کیا تم مجھے بناؤ نصر) نے کہا: کیا تم مجھے بناؤ گئییں کہ کس چیز نے آپ کی قوم پر مجھے مسلط کیا ہے؟ اس (نبی) نے کہا: تمھارے بڑے بڑے گناہوں نے اور میری قوم کے اپنے اویر ظلم کرنے نے۔''

تحقيق و تخريج: .....عبرالله بن (أبي) فريل تك اس كى سند مج به البوقيم في "حلية الأولياء" (502/3) مين روايت كيا ب-

فَغَبَطَهُ وَأَحَبَّهُ، وَدَنَا مِنْهُ وَحَدَّثَ نَفْسَهُ بِالتَّوْبَةِ، وَجَعَلَ الْعَابِدُ يكْرَهُ دُنُوَّهُ، قَالَ: وَهُو يَهْ مَعُهُ، قَالَ: فَفَرَّقَ بَيْنَهُمَا طَرِيقَان: فَأَخَذَ الْعَابِدُ طَرِيقًا، وَأَخَذَ الرَّجُلُ طَرِيقًا، قَالَ: فَتَبعَتِ السَّحَابَةُ الرَّجُلَ وَتَركَتِ الْعَابِدَ، فَتَعَلَّق بِهِ وَقَالَ: مَا أَحْدَثْتَ؟ مَا صَنَعْتَ؟ قَالَ: مَا أَحْدَثْتُ شَيْئًا وَلَكِنِّي لَمَّا رَأَيْتُكَ غَبَطْتُكَ وَأَحْبَبْتُكَ فِي اللَّهِ وَحُدِّثْتُ نَفْسِي بِالتَّوْبَةِ أَنْ لا أُرَاجِعَ شَيْئًا مِمَّا كُنْتُ أَصْنَعُ، قَالَ: وَلَكِنِّي قَدْ مَقَتُّكَ وَكَرِهْتُ دُنُوَّكَ وَأُعْجِبْتُ بِنَفْسِي)). جناب معاویه بن قره رُمُاللهٔ کهتے ہیں:''بنی اسرائیل میں ایک عبادت گزارتھا، جب وہ (عبادت کے لیے گھر ہے) نکاتا تو ایک بدلی اس برسابیرکرتی۔ چناں چہ ایک دن گزرنے والے ایک شخص نے اسے دیکھا کہ بدلی نے اس پر سابیہ کیا ہوا ہے، تواسے (اس عابدیر) رشک آیا، اس کو پیند کیا، اس کے قریب ہوا، اور اپنے دل میں توبہ کی بات کی، ( یعنی سابقہ گنا ہوں سے توبہ کرنے کا ارادہ کیا )لیکن عابداس کے قریب ہونے کو ناپسند کرتا تھا۔راوی کہتا ہے: وہ شخص اس (عابد) کے ساتھ چلتا رہا تو (بالآخر) ان کے درمیان دوراستوں نے جدائی ڈال دی۔ عابد نے اپنا راستہ لیا اور اس آ دمی نے اپنا راستہ لیا، (اور چل دیے) تو بدلی عابد کو چھوڑ کر اس (عام) آ دمی کے پیچھے چلنے لگی اور اس کے ساتھ معلق ہوگئی۔اس (عابد) نے کہا:تم نے کیا کیا ہے؟ اس نے کہا: میں نے کچھ بھی نہیں کیالیکن میں نے جب شخصیں دیکھا تو میں نے تیرے بارے میں رشک کیا اور میں نے تچھ سے اللہ کے لیے محبت کی اور میرے دل میں تو یہ کی بات ڈال دی گئی کہ میں جو پہلے ( گناہ) کیا کرتا تھااب دوبارہ نہیں کروں گا۔اس (عابد) نے کہا: میں تجھ پر غصہ اور ناراض ہوا، تیرا میرے قریب ہونا مجھے ناپسند لگا اور میرے دل میں خود پسندی آ گئی۔ (معلوم ہوا کہ کسی کو حقیر نہیں جاننا جا ہے عاجزی اختیار کرنی جاہیے)

تحقيق و تخريج: .....معاويه بن قره تك اس كي سندهن بـ

[20] .... حَدَّثَنَا أَبُو دَاوُدَ قَالَ: نا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ ، قَالَ: نا مَهْدِيُّ ، عَنْ عَبْدِ الْحَمِيدِ صَاحِبِ الزِّيَادِيِّ ، عَنِ ابْنِ أُخْتِ وَهْبِ بْنِ مُنَبِّهٍ , عَنْ

وَهْبِ: ((أَنَّ رَجُلًا مِمَّنْ كَانَ قَبْلَكُمْ تَعَبَّدَ عِبَادَةً، وَسَأَلَ الله حَاجَةً، وَصَامَ لِللهِ سَنتَيْنِ يَأْكُلُ كُلَّ عَشْرٍ فَلَمْ تُقْضَ حَاجَتُهُ، فَأَقْبَلَ عَلَى نَفْسِهِ يَلُومُهَا، فَقَالَ: أَيَّتُهَا النَّفْسُ مِنْكِ أَتَيْتُ لَوْ كَانَ عِنْدَكِ خَيْرٌ لَأُ وتِيتُ، فَأُوحِي إِلَيْهِ فَقَالَ: لَسَاعَتُكَ الَّتِي أَزْرَيْتَ فِيهَا عَلَى نَفْسِكَ أَفْضَلُ مِنْ عِبَادَتِكَ)).

جناب وهب (بن مدبہ) وطلقہ بیان کرتے ہیں: ''تم سے پہلے لوگوں میں ایک عبادت گزار شخص تھا۔ اس نے اللہ تعالیٰ سے کسی حاجت کا سوال کیا اور اللہ کے لیے دوسال روز بر کھے، ہر دسویں دن کھانا کھا تا تھا، کیکن اس کی حاجت پوری نہ ہوئی، تو وہ اپنے نفس کو ملامت کرنے لگا۔ اس نے کہا: اے (میرے) نفس! بیہ تیری طرف سے ہی ایسے ہوا ہے، اگر تیرے پاس کوئی خیر و بھلائی ہوتی تو مجھے (بھلائی) ضرور مل جاتی۔ اس پر اس کی طرف وی تیرے پاس کوئی خیر و بھلائی ہوتی تو مجھے (بھلائی) ضرور مل جاتی۔ اس پر اس کی طرف وی (الہام) کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا: تیری وہ گھڑی جس میں تو اپنے نفس کو حقیر جان رہا ہے۔ تیری عبادت سے افضل ہے۔

تحقیق و تخریج: .....اس کی سندضعیف ہے۔اسے امام بیہ قی نے شعب الایمان (ح: 6770) میں روایت کیا ہے۔ ابن اخت وهب بن منبہ کے حالات نہیں ملے۔



امام ابوحاتم الرازی (التوفی: 277ھ) فرماتے ہیں: ''امام علی بن مدینی حدیث و علل میں (ماہر ترین ہونے کے ساتھ ساتھ) لوگوں میں معروف ترین تھے۔ اور امام احمد بن عنبل (اوباً) ان کا نام نہیں لیتے تھے، جب بھی انھیں یاد کرتے کنیت ابوالحسن سے یاد کرتے تھے۔ اور میں (ابوحاتم) نے بھی بھی ان (امام احمد) کوان (امام علی بن مدینی) کا نام لیتے نہیں سا۔ (جب بھی یاد کرتے کنیت سے یاد کرتے )۔'' دکتاب الجرح والتعدیل: 319/1، وسندہ صحیح)

# ڈاکٹر ابوجار عبداللہ دامانوی سیجدے اور تشہدسے المحضنے کامسنون طریقہ سیجدسے المحضنے کامسنون طریقہ

رسول الله عَلَيْظِمْ جب دوسرے سجدے سے فارغ ہوتے تو بیٹھ جاتے اور پھر ہاتھوں کو زمین پررکھتے اور ہاتھوں کا سہارا لے کر کھڑے ہوتے۔

((أَنَّهُ رَأَى النَّبِيَّ عَلَيْ يُصَلِّبُ فَإِذَا كَانَ فِي وِتْرٍ مِنْ صَلَاتِهِ لَمْ يَنْهَضْ حَتَّى يَسْتَوِي قَاعِدًا)). (صحيح البخاري، ح: 823)

"اضول نے نبی سَلَیْا کونماز پڑھتے دیکھا۔ جب آپ سَلَیْا طاق رکعت میں ہوتے تواس وقت تک نها گھتے جب تک سیدھے ہوکراچھی طرح بیڑے نہ لیتے۔"

دوسری روایت میں ہے:

((وَإِذَا رَفَعَ رَاْسَهُ عَنِ السَّجْدَةِ الثَّانِيةِ جَلَسَ وَاعْتَمَدَ عَلَى الْأَرْضِ ثُمَّ قَامَ)). (صحيح البخاري، ح:824)

"الرَّضِ ثُمَّ قَامَ)). (صحيح البخاري، ح:424)
"اور جب آپ عَلَيْكِمْ دوسر ع تجد عدا ينا سرا للهات تو بيله جات اور زمين يرطيك لكات پهرا لهت تھے۔"

ما فظ ابن حجر العسقلانى أطلت اس مديث كى وضاحت كرتے ہوئے فرماتے ہيں: والغرض منه هنا ذكر الإعتماد على الأرض عند القيام من السجود أو الجلوس. (فتح الباري: 303/2)

''اورامام بخاری پڑلٹنے کا اس حدیث کو یہاں بیان کرنے کا مقصد بیہ ہے کہ بجودیا جلسہ سے کھڑے ہوتے وقت دونوں ہاتھوں کوزمین پریڈکا جائے۔''

جناب ابوقلابہ کہتے ہیں کہ سیّدنا مالک بن حویرث ڈاٹٹؤ ہمارے درمیان میں تشریف

فرما تھے تو انھوں نے فرمایا: کیا میں تمھیں رسول الله منگائیم کی نماز نہ بیان کروں؟ چناں چہ انھوں نے نہاں رکعت انھوں نے نہاں رکعت کے دوسرے تجدے سے اپنا سراٹھایا تو سیدھے بیٹھ گئے پھر کھڑے ہوئے اور زمین پر ہاتھوں سے سہارالیا۔ (صحیح ابن خزیمة ، ح: 687، وإسناده صحیح)

سجدے میں کسے جایا جائے؟

اوراسی طرح جب سجدہ کے لیے جھکا جائے تو پہلے ہاتھوں کو زمین پرٹکایا جائے اور پھر گھٹنے زمین پرر کھے جائیں اور پھر سجدہ کیا جائے اور یہی بات صحیح حدیث سے ثابت ہے۔

﴿ الله عَلَيْهِ مِر يوه وَاللَّهُ كُمِّتِ مِين كه رسول الله عَلَيْهِم فَيْ مَا يا:

((إِذَا سَجَدَ أَحَدُكُمْ فَلا يَبْرُكْ كَمَا يَبْرُكُ الْبَعِيْرُ وَلْيَضَعْ يَدَيْهِ قَبْلَ رُكْبَتَيْهِ)). (سنن أبي داود، ح:840، وقال الشيخ زبير علي زئي: إسناده حسن)

''جبتم میں سے کوئی سجدہ کرے توالیہ نہ بیٹھے جیسے اونٹ بیٹھتا ہے، چاہیے کہ اپنے دونوں ہاتھ گھٹنوں سے پہلے رکھے۔''

ہاتھوں کوزمین پرر کھنے سے ہاتھوں کی ہتھیلیوں کے ذریعے زمین کا سہارالینا مراد ہے، اوراس کی وضاحت بعض احادیث سے بھی ہوتی ہے، مثلاً

سيدنا ابن عباس والنيُّما كہتے ہيں كه رسول الله مَالَيْظِ نے فرمایا:

((أُمِرْتُ أَنْ أَسْجُدَ عَلَى سَبْعَةِ أَعْظُمٍ: عَلَى الْجَبْهَةِ -وَأَشَارَ بِيَدِهِ عَلَى الْجَبْهَةِ -وَأَشَارَ بِيَدِهِ عَلَى الْفَدَمَيْنِ)) عَلَى أَنْفِهِ - وَالْيَدَيْنِ وَالرُّكْبَتَيْنِ وَأَطْرَافِ الْقَدَمَيْنِ))

(صحيح البخاري، ح: 812)

" بجھے سات مڈیوں پر سجدہ کرنے کا حکم دیا گیا ہے: بیشانی پر۔ اور آپ ملاقیا

نے اپنے ہاتھ سے ناک کی طرف اشارہ کیا ( کہ ناک اور پیشانی کی ہڈی ایک ہی ہے)، دونوں ہاتھوں، دونوں گھٹنوں اور دونوں پاؤں کے پنجوں پر۔'' اس حدیث میں دونوں ہاتھوں پرسجدہ کرنے سے دونوں ہاتھوں کی ہتھیلیاں زمین پر رکھنی مراد ہیں۔

سيدنا عبدالله بن عمر والنيها بيان كرتے بين:

((أَنَّ النَّبِيَّ عَلَىٰ كَانَ إِذَا جَلَسَ فِي الصَّلَاةِ، وَضَعَ يَدَيْهِ عَلَى رُكْبَتَيْهِ)). (صحيح مسلم، ح: 580)

'' نبی مَثَاثِیَمُ جب نماز میں بیٹھتے تو دونوں ہاتھوں کواپنے گھٹنوں پرر کھتے۔'' دونوں ہاتھوں کو گھٹنوں پرر کھنے سے دونوں ہاتھوں کی ہتھیلیاں گھٹنوں پررکھنی مراد ہیں۔

جناب قناده والسني بيان كرتے بين كه ميں نے سيدنا انس والني سے كہا:

((اَكَانَتِ الْمُصَافَحَةُ فِي أَصْحَابِ النَّبِيِّ عِلَيَّا؟))

"كياني مَا الله الله كله على الله عن الله من الله من مصافحه (كرّ نه كا دستور) تها؟

انھوں نے فرمایا: ((نَعَمُ)) ' ہاں۔''(صحیح البخاری: 6263)

حافظ ابن حجر العسقلاني رُمُاللهُ فرمات بين:

المصافحة: هي مفاعلة من الصفحة والمراد بها الإفضاء بصفحة اليد إلى صفحة اليد. (فتح الباري: 54/11)

لفظ "مصافحة ، "صفحة" سے باب 'مفاعلة" ہے اوراس سے مرادیہ سے کہ کسی شخص کا اپنے داہنے ہاتھ کی ہشیلی (بطن کف) کو دوسرے شخص کے داہنے ہاتھ کی ہشیلی (بطن کف) سے ملانا۔''

معلوم ہوا کہ ہاتھ سے مراد ہاتھ کی بھیلی ہے۔اس طرح کی اور بھی بہت سی مثالیں ہیں، جن سے ثابت ہوتا ہے کہ ہاتھ سے مرادعموماً بھیلی ہی ہے اور لغت کی کتابوں مثلاً: المنجد وغیرہ میں بھی ہاتھ کا یہی مطلب لکھا ہوا ہے۔ نیز ملاحظہ فرمائیں: لغات الحدیث از علامہ وحید الزمان۔

اس بحث سے بیر ثابت ہوا کہ سجدہ یا تشہد سے اٹھتے وقت دونوں ہتھیلیوں کو زمین پر ٹیک کراٹھا جائے۔اوران احادیث صحیحہ میں "عجن" کا لفظ موجود نہیں ہے۔

بعض لوگوں کا کہنا ہے کہ سجدہ یا تشہد سے اٹھتے وقت'' آٹا گوند سے والے کی طرح انگلیوں کو بند کر کے مگا بنا کر اور انگلیوں کی پشت کو زمین پرٹکا کر اٹھا جائے۔'' اور اس مسکلہ میں ان کی بنیادی دلیل بیروایت ہے:

جناب ازرق بن قيس الطلك بيان كرتے ہيں:

رَأَيْتُ عَبْدَ اللهِ بْنَ عُمَرَ وَهُوَ يُعْجِنُ فِي الصَّلاةِ، يَعْتَمِدُ عَلَى يَدَيْمِدُ عَلَى يَدَيْهِ إِذَا قَامَ، فَقُلْتُ: مَا هٰذَا يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمٰنِ؟ قَالَ: رَأَيْتُ رَسُوْلَ اللهِ عَلْمَ يُعْجِنُ فِي الصَّلاةِ، يَعْنِي: يَعْتَمِدُ.

(المعجم الأوسط للطبراني، ح: 4007)

''میں نے سیدنا عبداللہ بن عمر ڈھاٹھا کو دیکھا کہ وہ نماز میں (اپنے ہاتھوں کو) آٹا گوندھنے والے کی طرح (بند کر لیتے یعنی) اپنے ہاتھوں پر ٹیک لگاتے جب کھڑے ہوتے۔''

لیکن بےروایت صحیح نہیں، اس میں بیٹم بن علقمہ بن قیس بن ثعلبہ ہے۔ اس راوی کا کوئی اتا پیانہیں کہ کون ہے؟ ہمیں تلاش بسیار کے باوجوداس کا ترجمہ نہیں ملا۔ اگریہ بیٹم بن عمران الدمشقی ہے تو یہ مجہول ہے۔

ہمارے شخ زبیر علی زئی پڑگٹ فرماتے ہیں: آٹا گوند سے کی طرح اٹھنے والی روایت کا ایک راوی بیٹم بن عمران الد مشقی ہے جس سے ثقہ راویوں کی ایک جماعت روایت کرتی ہے مگر اس کی توثیق سوائے ابن حبان کے کسی نے نہیں کی لہذا وہ مجہول الحال ہے۔ اصول حدیث کی روسے مجہول الحال کی عدم متابعت والی روایت ضعیف ہی ہوتی ہے، لہذا بیروایت ضعیف ہی ہوتی ہے، لہذا بیروایت ضعیف ہے اسے حسن قرار دینا غلط ہے۔ (فتاوی علمیہ: 380/1۔ 381)



قط 2: گرام مثمان بن سعیدالداری کی شهره آفاق کتاب میدانداری کی شهره آفاق کتاب الجه میدنه الرد علی الجه میدنه العنی البحه مید کراه کن عقائد کار د جمید کے گراه کن عقائد کار د تحقیق و تعزیروفیسر ابوحزه سعیر مجتنی السعیدی تعریب بروفیسر ابوحزه سعیر مجتنی السعیدی

(11) ۔۔۔۔۔کفارِ قریش کے بعد اپنے باطنی کفر و نفاق کا سب سے پہلے بھرہ میں جعد بن درهم نے اور خراسان میں جھم بن صفوان نے اظہار کیا اور اللہ تعالیٰ نے جھم کو اپنے بندوں کے ہاتھوں بدترین انداز سے قبل کروا کر کیفر کردار تک پہنچایا۔

(12) ..... جعد بن درهم کوتو خالد بن عبدالله قسر ی رشالته نے گرفتار کر کے عیدالانتی کے دن عام مسلمانوں کی موجودگی میں واسط شہر میں قتل کردیا۔اس (خالد) کے اس فعل پراس دور کے کسی بھی مسلمان نے کوئی اعتراض کیا اور نہ نگیر۔ بلکہ سب نے اس کے اس فعل کی تصویب کی اورائے مستحسن قرار دیا۔

(13) ۔۔۔۔۔ حبیب بن ابی حبیب ر اللہ کا بیان ہے کہ خالد بن عبد اللہ قسری نے واسط شہر میں عید اللہ قسری نے واسط شہر میں عید الاضحیٰ کے دن ہمیں خطبہ دیا اور دورانِ خطبہ اس نے کہا کہ لوگو! جا کر قربانیاں کرو۔ اللہ تعالیٰ ہماری اور تمھاری قربانیاں قبول فرمائے۔ میں آج جعد بن درهم کی قربانی کرنے والا ہوں۔ اس کا عقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ابراہیم علیہ کو اپنا خلیل نہیں بنایا۔ نہ ہی اس نے موسی علیہ کے ساتھ کلام کی۔ جعد بن درهم جو کچھ کہتا ہے، اللہ تعالیٰ اس سے یکسر پاک ہے۔ بھراس نے خطبے سے فارغ ہونے کے بعد جعد کوفتل کردیا۔

[تحقيق و تخريج: .....اس كى سنرضعيف ہے۔ اسے امام بخارى نے "خلق افعال العباد (ح: 3) اور "التاريخ الكبير" ( 64/1) امام آجرى نے "الشريعة" (ح: 738) اور امام يہتى نے

"السنن الكبرى" ( 385/10 ، ح : 20887) ميں روايت كيا ہے۔اس كى سند ميں عبدالرحمٰن بن محمد بن صبيب اور اس كا والد مجهول ہيں۔

(14) ..... ابوسعید عثان بن سعید داری (مصنف کتاب ہذا) فرماتے ہیں کہ کفار و مشرکین نے اس کے بعد طویل عرصے تک چپ سادھے رکھی۔ وہ معاشرے میں انتہائی ذلیل، بے وقعت اور اہل علم کی نظروں میں دھتکارے ہوئے رہے، تا آ نکہ امت اور معاشرے میں فقہاء بہت تھوڑے رہ گئے، اہل علم دنیا سے رخصت ہوتے گئے اور گم راہی کے منادوں نے لوگوں کو بدعات کی طرف بلانا اور غلط عقا کد کوتر و تئے دینا شروع کردیا، یہودیوں منادوں نے لوگوں کو بدعات کی طرف بلانا اور غلط عقا کد کوتر و تئے دینا شروع کردیا، یہودیوں اور عیسائیوں کی اولا دوں نے اور عراق کے نوسلمین وغیرہ جو دائر ہ اسلام میں پناہ گزیں تھے۔ موقعہ مل گیا، انھوں نے اسلام کی بنیادوں کو گرانا شروع کردیا۔ وہ اللہ تعالی کی صفات کا انکار موقعہ مل گیا، انھوں نے اسلام کی بنیادوں کو گرانا شروع کردیا۔ وہ اللہ تعالی کی صفات کا انکار کرتے، انھوں نے جب عوام الناس میں جہالت و کم علمی اور معاشرے میں اہل علم کی قلت کو دیکھا تو انھوں نے موقعے کو غنیمت جانتے ہوئے کفر کو اپنا اما م بنا کر لوگوں کو اس کی طرف دیکھا تو انھوں نے موقعے کو غنیمت جانتے ہوئے کفر کو اپنا اما م بنا کر لوگوں کو اس کی طرف دیوت دینا شروع کردی۔ وہ کم علم لوگوں کے ساتھ اللہ تعالی اور گمراہ کی نظریات پھیلا کر دیں۔ یہی کام ان سے پہلے کفار ومشرکین کا تھا۔ جو کہا کرتے تھے کہ:

مبتلا کردیں۔ یہی کام ان سے پہلے کفار ومشرکین کا تھا۔ جو کہا کرتے تھے کہ:

﴿ إِنْ هٰذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ ۞ ﴾ (المدثر: 25)

"بيتوايك انساني كلام ہے۔"

نیز ان لوگوں نے قرآن کے متعلق بیجھی کہا کہ:

﴿ إِنْ هَٰنَاۤ اِلَّالْخَتِلَاقُ كُنَّ ۚ ﴾ (ص: 7)

'' يقرآن تومحض من گھڑت اور محمد مَثَاثَيْنَم كا اپنا بنايا ہوا ہے۔''

(15) ..... پس جب ہم نے ان کی کج روی دیکھی اور ہمیں ان کے مذہب کی حقیقت سمجھ آئی کہ وہ لوگ در حقیقت کا فر اور اللہ کے رسولوں اور اس کی نازل کر دہ کتابوں کے منکر اور اللہ تعالیٰ کے کلام، اس کے علم اور امر کا انکار کرتے ہیں تو ہم نے ضرورت محسوں کی کہ ہم کتاب وسنت کے دلائل اور اہل علم کے کلام کے ذریعے ان لوگوں کے خود ساختہ اور مزعومہ دلائل کا ردیپیش کریں تا کہ عام لوگ ان حضرات کے مخالطوں سے خود بھی محفوظ رہیں اور اپنی اور اپنی اور اپنی اور اپنی اور اپنی سے خود بھی محفوظ رہیں اور اپنی اور اپنی اور اپنی سے خود بھی محتوبہ کرسکیس۔ نیز دلائل کی روشنی میں ان گمراہ لوگوں کا رد کرسکیس۔ اولا دوں اور اہل وعیال کو بھی متنبہ کرسکیس۔ نیز دلائل کی روشنی میں ان گمراہ لوگوں کا رد کرسکیس۔

(16) ۔۔۔۔۔ ہمارے اسلاف اس قسم کے موضوعات میں بحث مباحثے کو قطعاً پہند نہیں کرتے تھے۔ اللہ تعالی نے انھیں ایسے موضوعات سے محفوظ رکھا تھا۔ البتہ ان کے بعد جب اسلام آ ہستہ آ ہستہ مٹنے لگا اور اہل علم دنیا سے رخصت ہوتے چلے گئے تو ہم جیسے لوگ اس قسم کے موضوعات میں مبتلا ہو گئے۔ ان گراہ لوگوں نے جب باطل اور غلط نظریات کوفروغ دیا تو دلائل کے ساتھ ان کارد کرنے کے سوا ہمارے لیے کوئی چارہ نہ رہا۔

الله کے رسول سی اور آپ کے صحابہ کرام اور تا بعین عظام امت کواس قتم کے گراہ لوگوں سے اور ان کے مغالطات سے متنبہ کرتے رہے تا کہ وہ اپنی من مانی خواہ شات کے بل بوتے پر، الله تعالی کے بارے میں اور قرآن کریم کے بارے میں الیی باتیں کرکے گراہ نہ ہوجا کیں اور جہالت و لاعلمی کے ساتھ ان کے بارے میں خواہ مخواہ جھڑے کرکے تفر میں مبتلا نہ ہوجا کیں جیسا کہ رسول الله سی الله علی گئے نے ارشاد فر مایا ہے: ((اَلْمِورَاءُ فِی الْقُرْ آنِ کُفُرْ))
د علم کے بغیر قرآن کے بارے میں لوگوں سے جھڑ نا کفر ہے۔''

(سنن أبي داؤد ، ح: 4603، وسندہ حسن) اس ليے صحابہ کرام اور تابعين عظام ميں ہے بعض حضرات قر آن کريم کی تفسير سے حتی الامکان اجتناب کيا کرتے تھے کيوں کہ قر آن کے متعلق کچھ کہنا، دراصل اللہ ہی کے بارے میں کہنا ہوتا ہے۔ (17)....سيّدنا ابوبكرصديق طالبيُّ نے فرمایا:

((أَيُّ أَرْضٍ تُقِلُّنِيْ وَأَيُّ سَمَاءٍ تُظِلُّنِيْ، إِذَا قُلْتُ فِي كَلامِ اللهِ مَا لَلْهِ مَا كَا أَعْلَمُ))

''اگر میں علم لیعنی دلائل کے بغیر اللہ کے کلام (قرآن مجید) کے بارے میں پھھ کہوں تو وہ کون سی زمین ہے جو مجھ پر کہوں تو وہ کون سی زمین ہے جو مجھ پناہ دے گی اور کون سا آسان ہے جو مجھ پر سالیہ کرے گا۔'' (مرادیہ ہے کہ الیمی صورت میں میرے لیے آسان کے نیچ اور زمین کے اور زمین کے اور کوئی جائے پناہ نہیں ہوگی)

[تحقیق و تخریج: .....اس کی سند منقطع ہونے کی وجہ سے ضعیف ہے۔ اسے امام ابن ابی شیبہ نے "المصنف" (ج:30731)، امام طبری نے "جامع البیان" (ج:78-79)، ابوعبید قاسم بن سلام نے "فضائل القرآن" (ص:227)، خطیب بغدادی نے "المجامع لإخلاق الراوی" (ح:1561) اور ابن عبد البرنے "جامع بیان العلم" (ح:1561) میں روایت کیا ہے۔ ابوعمر، عامر شعبی اور ابراہیم تمی کا سیّدنا ابو بکر صدیق والتی شاہت نہیں۔]

(18) .....عبیده سلمانی را شالت سے قرآن کریم کے ایک مقام کی تفییر کے حوالے سے دریافت کیا گیا تو اضول نے فرمایا: اللہ سے ڈرواور سیر هی راہ اختیار کرو۔ وہ لوگ دنیا سے رخصت ہو چکے ہیں جو کما حقہ جانتے تھے کہ قرآن کی بیآیت کس سلسلے میں نازل ہوئی تھی۔

[تحقیق و تخریج: .....اس کی سند شیخ ہے۔ اسے امام ابن المبارک نے "السز هد" (ح: 205 زیادات نعیم بن حماد عنه) ، امام طبری نے "جامع البیان" (ح: 97) اور ابوعبید قاسم بن سلام نے "فضائل القرآن" (ص: 228) میں روایت کیا ہے۔]

(19) ۔۔۔۔۔سیّدنا ابو بکر صدیق ڈھٹٹے، جواس امت میں نبی مَالیّیِم کے بعد سب سے افضل اور نبی مَالیّیم کے بعد پہلے خلیفہ ہیں، جنھوں نے اپنی آئھوں سے تنزیل قرآن کے مواقع کا مشاہدہ کیا اور رسول اللہ مَالیّیم کو بھی اپنی آئھوں سے دیکھا اور وہ قرآن کریم کے اکثر و بیشتر حصے کے متعلق جانتے بھی تھے کہ وہ کب اور کس سلسلے میں نازل ہوا، اس کے باوجود وہ قرآن

کی تفییر کے متعلق کچھ کہنے سے احتر از کرتے اور احتیاط برتے تھے، مبادا کہ وہ کوئی الیمی بات کہہ بیٹھیں جو مرادِ الٰہی کے برعکس ہواور وہ الیمی بات کہہ کر ہلاکت میں پڑجا ئیں۔ اور یہی کیفیت ان کے بعد عبیدہ سلمانی پڑالٹ کی تھی، حالانکہ وہ کبار تا بعین میں سے تھے۔ یہ عظیم المرتبت اہل علم وخواص قرآن کے حوالے سے گفتگو کرنے میں اس قدر مختاط تھے تو ان کے برعکس ان کے بعد آنے والوں کو بھی دیسیں جو دین اور علم کے حوالے سے بالکل کورے ہیں اور اپنی بے دینی وکم علمی کی بنا پر دین کو درجہ بدرجہ نقصان پہنچارہے ہیں۔ یہ اپنی خواہشات اور مرضی کی روثنی میں مرادِ الٰہی کے برعکس اور لغاتِ عرب کے بالکل متضاد و مخالف تفییر کرتے ہیں۔

(20)..... (اسی لیے) بعض اہل علم نے کہا ہے کہ بیدامت اس وقت تک ہلاک (تباہ) نہیں ہوگی جب تک ان میں زندقہ (الحاد و بے دینی) نہ آ جائے اور بیداللہ تعالیٰ کے بارے میں (ناحق) باتیں نہ کرنے لگیں۔

(21)...... جاج بن دینار سے روایت ہے کہ منصور بن المعتمر فرماتے ہیں کہ کوئی دین اس وقت تک خراب نہیں ہوتا جب تک اس میں "منّانیہ "فتم کے لوگ نہ پیدا ہوجا کیں۔
میں نے دریافت کیا کہ ان (منانیہ) سے کون لوگ مراد ہیں؟ انھوں نے کہا: "بودین"

[تحقیق و تخریج: .....اس کی سنرضعیف ہے۔اسے امام فریا بی نے "کتاب القدر" (ح: 359) میں روایت کیا ہے۔سوید بن سعید الانباری کے متعلق ہمارے شخ زبیر علی زئی فرماتے ہیں: ضعیف ضعیف الائمة من أجل اختلاطه و لا یحتج به إلا ما یروی عنه مسلم فی صحیحه۔ (أنو ار الصحیفة، ص: 44)

(22).....محمد بن الحفیہ اِٹماللہ کا بیان ہے کہ دنیا اس وفت تک ختم نہ ہوگی جب تک لوگ اللہ تعالیٰ کے بارے میں اختلاف نہ کرنے لکیں گے۔

[تحقیق و تخریج: .....اس کی سند ضعیف ہے۔ سبب ضعف سفیان توری مدلس کا عنعنہ ہے۔]
(23) .....محمر بن الحفیہ رشالیہ کا بیان ہے کہ اس امت (کے لوگ) جب اللہ تعالیٰ
(کی صفات کے بارے میں) بحث مباحثے کرنے لگیں گے تو یہ امت نتاہ ہوجائے گی۔

[تحقیق و تخریج: ....اس کی سنرضعیف ہے۔عمروبن ثابت سخت ضعیف ہے۔]

(24) .....علی بن حسن بن شقیق سے روایت ہے کہ ابن المبارک نے فرمایا: جمیہ (ایک مگراہ فرقہ) کی باتیں بیان کرنے کی نسبت مجھے بیزیادہ پسند ہے کہ میں یہود و نصار کی کی باتیں ذکر کروں۔

[تحقيق وتغريج: .....اس كى سند يحج ب-اسام ابوداؤد في مسائل الإمام احمد" (ج: 1737) اورعبدالله بن احمد بن عنبل في "السنة" (ج: 23) ميس روايت كيا ب-]

(25) سیرنا ابوہریرہ ڈاٹیؤ سے روایت ہے کہ رسول الله مُناٹیؤ نے فرمایا: ((لا یَسَرُ اللهُ عَلَقَا، فَمَنْ خَلَقَ اللهُ یَسَرَ اللهُ خَلَقَا، فَمَنْ خَلَقَ اللهُ یَسَرَ اللهُ خَلَقَا، فَمَنْ خَلَقَ الله تَبَارَكَ وَ تَعَالَى)) ''لوگ دین کے والے سے بلاضرورت فتم کے سوال کیا کریں گے حتی کہ ایسا بھی ہوگا کہ تم میں سے کسی سے یہ بھی دریافت کیا جائے گا کہ جمیں تو اللہ نے پیدا کیا ہے (آپ یہ بتا کیں کہ) اللہ تبارک و تعالی کو کس نے پیدا کیا؟''

ابو ہریرہ ڈلائٹۂ بیان کرتے ہیں کہ میں ایک دن جیٹھا ہوا تھا کہ اہل عراق میں سے ایک آ دمی نے سوال کرتے ہوئے یو چھا: ابو ہریرہ! ان چیزوں کوتو اللہ نے پیدا کیا ہے۔ یہ بتاؤ کہ اللہ تعالیٰ کوس نے پیدا کیا ہے؟

ابو ہریرہ ڈٹاٹٹو کہتے ہیں: یہ من کر میں نے (جیرت سے) اپنی انگی اپنے کان پر رکھ لی اور زور سے پکارا کہ اللہ اور بے نیاز ہے، اس کا زور سے پکارا کہ اللہ اور اس کے رسول نے پی فرمایا ہے، وہ اللہ واحد، یکتا اور بے نیاز ہے، اس کا ارشاد ہے: ﴿ لَكُمْ يَكِنْ لَكُ مُ يُكُنْ لَكُ مُ لُقُواً اَحَدُّ ﴿ ﴾ (الاخلاص: 3، 4) منزمیں۔" نہاس (اللہ) نے کسی کو جنا اور نہ اسے کسی نے جنم دیا اور کوئی بھی اس کا ہم سرنہیں۔" [قصصیع قوق فوق کے دیعے: سساسے امام سلم نے اپنی "الے صحیح " (ح: 135 )، امام احمہ نے اللہ سند " (ح: 387/2) میں روایت کہا ہے۔ آ

(26) ....سيدنا ابو ہريره وَ اللَّهُ كَا بِيان ہے كه رسول اللهُ مَّالِيَّا نَعْ فَر مايا: ((يَا أَتِسى الشَّيْطَانُ الْعَبْدَ فَيَقُوْلُ لَهُ: مَنْ خَلَقَ كَذَا وَكَذَا ؟ حَتَّى يَقُوْلَ لَهُ: مَنْ خَلَقَ

رَبَّكَ؟ فَلْيَسْتَعِلْ بِاللهِ وَلْيَنْتَهِ) "شيطان بندے كے پاس آكر (اس كے دل ميں مختلف خيالات اور وسوسے ڈالتے ہوئے) كہتا ہے كہ اس چيز كوكس نے اور فلال چيز كوكس نے پيدا نے پيدا كيا ہے؟ يہال تك كہ وہ اسے بيہ وسوسہ بھى دلاتا ہے كہ تمھارے رب كوكس نے پيدا كيا؟ (جب اسے اس قسم كے وسوسے اور خيالات آئيں) تو اللہ تعالى سے پناہ مانگے اور (مزيد سوچنے سے )رك جائے:

[تحقيق وتخريج: ..... يحديث متفق عليه ب-اسام بخارى ني الله المسحيح" (ح:3276) اورامام سلم ني اپني "الصحيح" (ح:134) ميں روايت كيا ہے۔]

[تحقيق و تخريج: ....ا ا ام ملم في "الصحيح" (ح: 134) مين روايت كيا إ - ]

(28) ....سیّدنا ابی بن کعب رُلِیَّ سے روایت ہے کہ مشرکین نے رسول اللّه مَّلَیْمِ کی خدمت اقدس میں آ کر کہا: اللّه کے رسول! آپ ہمارے سامنے اپنے رب کا نسب بیان کر س تو اللّه عزوجل نے بہسورت نازل فرمائی:

﴿ قُلُ هُوَ اللَّهُ آحَدُ ۞ اللَّهُ الصَّهُ لَا ۞

'' کہددیجیے کہ وہ اللہ یکتا ہے، اللہ سب سے یکسر بے نیاز ہے۔''

الصَّمَنُ (سب سے يكسر بے نياز) وہ ہوتا ہے جو ﴿ لَكُمْ يَكِنَ الْهُ وَكُمْ يُولُنَّ ﴾ "نماس كى

کوئی اولاد ہے نہ وہ کسی کی اولاد ہے۔'' ہو، کیونکہ ہر پیدا ہونے والا بالآخر موت سے دوچار ہوگا اور جے موت آئے اس کا کوئی نہ کوئی وارث بھی ہوتا ہے۔ جب کہ اللہ کی شان یہ ہے کہ نہ تو اسے موت آ سکتی ہے اور نہ کوئی اس کا وارث ہوسکتا ہے۔ ﴿ وَ لَحْمَ یَکُنْ لَکُ کُفُواً اَحَدُ ﴾ ''اور نہ کوئی اس کا ہمسر ہے۔'' یعنی نہ کوئی اس جیسا ہے، نہ کوئی اس کے برابر ہے۔اور اس جیسا کوئی ہے ہی نہیں۔

[تحقیق و تخریج: .....اس کی سنرضعیف ہے۔اسے امام تر ندی نے اپنی "السنن" (ج: 3364)، امام احمد نے اپنی "السند" ( 540/2) میں روایت امام احمد نے اپنی "المستدر كے" (540/2) میں روایت كيا ہے۔اس كی سند میں ابوسعد محمد بن میسرہ ضعیف ہے۔ اس میں ایک اور علت بھی ہے وہ یہ كہ ابوجعفر كی رہتے بن انس سے روایت ضعیف ہوتی ہے۔]

(29).....ابوہلال الراسی کہتے ہیں کہ ہمیں ایک آدمی نے بیان کیا کہ سیّدنا عبداللہ بن رواحہ رفائی نے سیّدنا حسن رفائی سے کہا: کیا آپ اپنے رب کا تعارف کرواسکتے ہیں؟ انھوں نے جواب دیا: ہاں۔اس کی کوئی مثال ہی نہیں۔

تحقیق و تخریج: .....اس کی سندضعیف ہے۔اسے امام عبداللہ بن احمہ نے "السنة" (ج: 1185) اور امام بیہ بی نے "اسماء الله و صفاته" (ج: 617) میں روایت کیا ہے۔اس میں رجل (آدمی) مجہول اور ابو ہلال الراسی ضعیف ہے۔

(30).....ابویعلی منذرالثوری کا بیان ہے کہ محمد بن حفیہ نے کہا: تم سے پہلے لوگوں میں جن کو (دین کا) علم دیا گیا تھا، وہ اللہ تعالیٰ کے بارے میں تشکیک کا شکار ہوگئے تھاور اس کی کیفیات کے متعلق بحث کیا کرتے تھے، وہ ایک دوسرے سے دریافت کیا کرتے تھے کہ آسانوں کے اوپر کیا ہے؟ اس کا نتیجہ بیہ نکلا کہ وہ گراہ ہوگئے۔ ان کی حالت یہاں تک جا پہنچی تھی کہ جب ان میں سے کسی کوسامنے کی طرف سے پکارا جاتا تو وہ تیجھے کی طرف سے پکارا جاتا تو وہ سے کی کارا جاتا تو وہ سے کی طرف سے پکارا جاتا تو وہ سامنے کی طرف (منہ کرکے) جواب دیتا اور جب اسے پیچھے کی طرف رخ کرکے) جواب دیتا۔

[تحقیق و تخریج: .....اس کی سند حسن ہے۔ سالم بن ابی هضه صدوق ہے۔ (التقریب: 2171)]

(31) .....ابوسعید عثمان بن سعید داری (مصنف کتاب ہذا) کہتے ہیں: اگر اس بات کا اندیشہ نہ ہوتا کہ عامۃ الناس ہماری بیان کردہ ان احادیث اور ان جیسی دوسری احادیث کو صحیح طور پر سمجھنے سے قاصر ہیں تو میں اللہ تعالیٰ کی صفات کا انکار کرنے والے ان' معطلہ'' کے فتیح اقوال و آراء اور ان کے کفریہ عقائد کے حوالے سے بہت سی الیس باتیں ذکر کرتا جن سے ان کے اقوال و آراء کی خرابیاں اور برائیاں آشکارا ہوجاتیں۔

مگرہمیں اندیشہ ہے کہ عام اور سادہ منش لوگ ان کو سمجھ نہ کرسکیں گے اور انھیں سیجے طور پر نہ سمجھنے کی بنا پرشک وارتیاب کا شکار ہوجا ئیں گے۔ اسی حوالے سے امام ابن المبارک کا میہ قول قبل ازیں بیان ہو چکا ہے، انھوں نے فرمایا کہ جہمیہ (گمراہ لوگوں) کی باتیں ذکر کرنے کی نسبت مجھے یہ بات زیادہ پسند ہے کہ میں یہود ونصار کی کی باتوں کا ذکر کروں۔

(32)..... ابن مبارک کی یہ بات یقیناً درست ہے کیوں کہ اللہ تعالیٰ کی صفات کے انکار کے حوالے سے جمیہ وغیرہ کے عقائد و خیالات یہود و نصاریٰ کے عقائد سے زیادہ خطرناک ہیں۔ آئندہ اوراق میں ہم ان کے بہت سے غلط عقائد و خیالات کے رد کے حوالے سے خضر گزارشات پیش کریں گے۔ان شاء اللہ تعالیٰ

## **رو چیز ول میں حسن طن مفید نہیں** (ابوعبدالرحمٰن قصوری)

امام عبدالرحمٰن بن مهدى رائس (المتوفى: 198ه) فرماتے بين: "خصلتان لايستقيم فيهما حسن الظن الحكم والحديث يعنى لا يستعمل حسن الظن في قبول الرواية عمن ليس بمرضى. " "دو چيزوں ميں حسن ظن مفير نہيں ہے، ايک فيصلہ کرنے ميں، دوسرا مديث كے بيان كرنے ميں، يعنى نا قابل اعتماد بندے سے روايت لينے ميں حسن ظن سے كام نہيں لينا چاہيے۔ "(الجرح والتعديل: 35/2، وسندہ صحيح)

### محمار شد تمال خلافت صدیقی پر نبوی است ارہے

نبی کریم مَالِیَّا کی وفات ہوئی تو صحابہ کرام دی اُلَّیُّا نے متفقہ طور پرسیّدنا ابو بکر صدیق دی اُلْیُّا کواپنا جا کم اور خلیفہ منتخب کرلیا۔

امام ابوبکر آجری (المتوفی: 360ھ) فرماتے ہیں: آپ لوگ یہ بات جان لیں! اللہ تعالیٰ ہم پراور آپ پررم فرمائے کہ جو شخص اسلام کا پیروکار ہواور جسے اللہ تعالیٰ نے ایمان کا ذاکقہ چکھایا ہو، وہ اس بارے میں اختلاف نہیں کرے گا کہ رسول اللہ عنائیا کے بعد خلیفہ سیّہ نا ابوبکر صدیق بڑائی ہی ہیں۔ کسی مسلمان کے لیے اس کے علاوہ مؤقف اختیار کرنا جائز نہیں ہے اور یہ چیز دلاکل کے ذریعے سے ثابت ہے۔ اللہ تعالیٰ نے سیّہ نا ابوبکر صدیق بڑائی کو خلافت کے حوالے سے خصوصیت عطافر مائی، نبی عنائی ہی زندگی میں سیّہ نا ابوبکر رڈائی کو خصوصیت عطافر مائی، نبی عنائی نبی میں حکم دیا۔ (الشریعة، ص: 441)

گوآپ سُلُوْلِمَ نَه اپنی حیاتِ طیبه میں واضح طور پرتو کسی صحابی کا نام بطور خلیفه پیش نہیں کیا، تاہم آپ سُلُوْلِمَ نے ایسے کُل ایک اشار بے ضرور فرمائے جن سے یہ بات بخوبی سمجھ میں آتی ہے کہ آپ سُلُوْلِمَ نے اپنے بعد خلافت صدیقی کی پیشین گوئی فرمائی اور سیّدنا ابو بکر صدیق واللّٰوُ ہی کو خلیفہ بنانے کا حکم دیا۔اس مضمون میں چندا شارات بیان ہوں گے:

ا: ...... آپ تَالَّيْنِمْ نِهِ اپنی مرضِ وفات میں فرمایا: "ابوبکر کوحکم دو کہ لوگوں کو نماز پڑھا ئیں۔ "عرض کیا گیا: ابوبکر ڈالٹی ہے حد نرم دل اور رقیق القلب انسان ہیں، وہ آپ کی حجمہ کھڑے ہوکر نماز نہیں پڑھا سکیں گے۔ آپ مَالٹیمْ نے پھر وہی حکم دیا تو پھر وہی عرض کیا گیا۔ پھر تیسری بار آپ نے فرمایا: "تمھاری مثال صواحب یوسف کی سی ہے، ابوبکر کوحکم دو کیا وگوں کو نماز پڑھانے کہ لوگوں کو نماز پڑھانے کہ لوگوں کو نماز پڑھانے کہ لوگوں کو نماز پڑھانے کے الوگوں کو نماز پڑھانے کہ لوگوں کو نماز پڑھانے کہ لوگوں کو نماز پڑھانے کیا۔ کہ لوگوں کو نماز پڑھانے کیا۔ کہ لوگوں کو نماز پڑھانے کے الوگوں کو نماز پڑھانے کے الوگوں کو نماز پڑھانے کیا۔ کو نماز پڑھانے کے الوگوں کو نماز پڑھانے کیا۔ کو نماز پڑھانے کو نماز پڑھانے کیا۔ کو نماز پڑھانے کیا کہ نماز پڑھانے کیا۔ کو نماز پڑھانے کا نماز پڑھانے کیا۔ کو نماز پڑھانے کیا کو نماز پڑھانے کیا کو نماز پڑھانے کیا۔ کو نماز پڑھانے کو نماز پڑھانے کو نماز پڑھانے کو نماز پڑھانے کیا۔ کو نماز پڑھانے کو نماز پر نماز پر نماز پڑھانے کو نماز پر ن

لَّكِنْ (صحيح البخاري، ح: 664)

نبی کریم مَنْ اللَّیْمَ کا اپنی مرض وفات میں سیدنا ابوبکر صدیق ڈٹاٹیئئ کومصلی امامت پر کھڑا کرنا اور سیدنا ابوبکر صدیق ڈٹاٹیئۂ کا ان تمام ایام میں لوگوں کی امامت کروانا اس بات کی طرف اشارہ تھا کہ نبی مَنْ اللّٰیَمَ کے بعد امامت وخلافت انھی کو ملنے والی ہے اور وہی خلیفہ بنیں گے۔

سیدنا عبد الله دخالی کے جب رسول الله سالی کی وفات ہوئی تو انصار نے کہا:
ایک امیر ہم میں سے ہواور ایک تم میں سے۔سیدنا عمر دخالی ان کے پاس آئے اور فر مایا: اے
انصار کے گروہ! کیا تصحیب معلوم نہیں کہ الله کے رسول نے سیدنا ابو بکر دخالی کو کوگوں کی امامت
کا حکم دیا تھا؟ تم میں سے کون ہے جو سیدنا ابو بکر دخالی سے مقدم ہونا چاہتا ہے؟ انھوں نے کہا:
ہم اس بات سے اللہ کی پناہ میں آتے ہیں کہ سیدنا ابو بکر دخالی سے آگے برھیں۔

(مسند أحمد: 21/1 و إسناده حسن)

معلوم ہوا کہ نبی مُنالِیْنِ کا اپنے ایام مرض میں سیّدنا ابوبکر صدیق ڈلٹٹی کومصلی امامت پر کھڑے کرنا اس بات کا اشارہ تھا کہ آپ مُنالِیْنِ کے بعد وہی خلیفہ ہوں گے۔سیّدنا عمر ڈلٹٹیؤ اس اشارے کو سیجھ گئے تھے۔

2:..... حجة الوداع سے ایک سال پہلے نبی سَالَتُیْمُ نے سیدنا ابو بکر صدیق رہائی کو امیر حج مقرر فرمایا تھا۔ (صحیح البخاري: 4657)

آپ والنو نبی کریم منافیا کی حیات طیبہ میں امارت جج کے منصب پر فائز ہوئے گویا نبی منافیا کی خات کے منصب پر فائز ہوئے گویا نبی منافیا کی نبی منافیا کی نبی منافیا کی خات کے منصب کی میں آپ کو نماز میں اپنا نائب بنایا اور جج جیسے اہم امور میں سیدنا ابو بکر والنی کو منتخب فرمانا بھی اس بات کی طرف اشارہ تھا کہ آپ منافیا کے بعد سیدنا ابو بکر والنی ہی خلیفہ ہوں گے۔

©:.....ایک عورت نبی تالیّیْم کی خدمت میں حاضر ہوئی، آپ نے اسے (اب کی دفعہ لوٹ جانے اور) پھر بھی دوبارہ آنے کا حکم دیا۔ اس نے کہا: اگر میں آؤں اور آپ نہلیں تو؟ گویا وہ کہنا چاہتی تھی کہ اگر آپ وفات پا جائیں تو (کس سے ملوں)؟ آپ تالیّیم نے فرمایا:

''اگر میں نمل سکوں تو ابو بکر ڈولٹئؤ کے پاس چلی جانا۔'' (صحیح البخادی: 7220) امام بخاری ڈِلٹ نے اس حدیث سے سیدنا ابو بکر ڈلٹٹؤ کی خلافت پر استدلال کیا ہے۔ آپ نے اس حدیث برخلافت کا عنوان قائم کیا ہے۔

علامہ ابن ملقن رَئِلْ (التوفی 804ه ) فرماتے ہیں: اس حدیث میں یہ تصریح ہے کہ رسول اللہ عَلَیْمِ کی وفات کے بعد سیدنا ابو بکر والنَّهُ کوخلیفہ بنایا جائے گا اور اس حدیث میں شیعہ کے اس قول کا رد ہے کہ سیدنا علی والنَّهُ کوخلیفہ بنانے کی رسول اللہ عَلَیْمِ نَے تصریح کی میں مقی ، اسی طرح ان رافضیوں کے قول کا بھی رد ہے جضوں نے کہا کہ رسول اللہ عَلَیْمِ نے نسیدنا عباس والنَّهُ کُوخلیفہ بنانے کی تصریح کی تھی۔ (التوضیح لشرح البجامع الصحیح: 259/20) عباس والنَّهُ کُوخلیفہ بنانے کی تصریح کی تھی۔ (التوضیح لشرح البجامع الصحیح: 259/20) حافظ ابن حجر وَلِنَّهُ (المتوفی: 852ه هه) فرماتے ہیں: اس حدیث کی شرح میں بعض علاء کا یہ کہنا ورست ہے کہ سیدنا ابو بکر والنَّهُ بنی مَثَامِیْمُ کے بعد خلیفہ ہیں، لیکن اس میں صراحت نہیں کا یہ کہدواضح اشارہ ہے۔ (فتح البادی: 407/13)

(صحيح البخاري:3654)

امام ابن حبان رشالله (المتوفی: 354ه م) فرماتے ہیں: اس حدیث میں دلیل ہے کہ رسول الله عَلَیْمَ کے بعد خلیفہ سیدنا ابو بکر رفائن شھے کیوں کہ مصطفیٰ عَلَیْمَ نے خلافت کے بارے میں لوگوں کا طبع یہ کہہ کرختم کر دیا کہ مجھ سے مسجد میں ہر کھڑکی بند کر دو، سوائے ابو بکرکی کھڑکی کے ۔ (صحیح ابن حبان: 6860)

علامہ ابن بطال رقم طراز ہیں: سیدنا ابو بکر وٹاٹی کی خلافت کی ایک دلیل یہ ہے کہ رسول اللہ مٹاٹی نے سیدنا ابو بکر وٹاٹی کو اس چیز کے ساتھ خاص کیا ہے جس کے ساتھ ان کے علاوہ کسی کو خاص نہیں کیا۔ وہ اس طرح کہ ان کا دروازہ مسجد میں رکھا، تا کہ ان کو امامت میں اپنا خلیفہ بنائیں اس لیے کہ وہ اپنے گھر سے مسجد میں نکل سکیں جس طرح رسول اللہ مٹاٹی کیا تکلا

کرتے تھے۔آپ مُنْ اللّٰهِ مُنْ اللّٰهُ عَلَيْهِ فَي سب لوگوں کواس سے روک دیا۔ بیدلیل ہے کہ رسول اللّٰه مُنْ اللّٰهِ مُنْ اللّٰهِ مُنْ اللّٰهِ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ وَلِ كَـر (شرح البخاري لابن بطال: 142/3)

علامہ ابن رجب رشلی (المتوفی: 795ھ) فرماتے ہیں: نبی سالی نے اس خطبہ میں صحابہ کرام میں اُٹی کی میں سیدنا ابو بکر ڈاٹی کی خصوصی فضیلت کا ذکر کیا ہے اور مسجد میں ان کے دروازے کے کھلنے سے ان کی خلافت کی طرف اشارہ ہے اور سب لوگوں کے دروازے بند کر دیے ہیں۔ اس نفی میں اشارہ ہے کہ آپ ڈاٹی اُ کیلے ہی آپ سالی کے بعد خلافت کے اہل موں کے کیوں کہ امام مسجد میں زیادہ آنے کا ضرورت مند ہوتا ہے۔ اسی میں نمازیوں کی مصلحت ہوتی ہے۔ (فتح البادی لابن رجب: 547/2)

علامہ سیوطی اِٹرالٹ (المتوفی: 911ھ) فرماتے ہیں: علاء کا بیان ہے کہ بہ حدیث سیدنا ابو بکر ڈھائٹۂ کی خلافت کی طرف کھلا اشارہ ہے کیوں کہ آپ مسجد میں کھڑکی کی راہ سے نماز بڑھانے تشریف لاتے تھے۔ (تاریخ الخلفاء، ص: 67)

ایک حدیث میں ہے کہ رسول اللہ منگائی آغیر نے مسجد کے تمام دروازے بند کر دیے سوائے سیدناعلی ڈلاٹی کے دروازے کے ۔ وہ جنابت کی حالت میں مسجد میں داخل ہوتے ۔ ان کا یہی راستہ تھا اور کوئی راستہ نہ تھا۔ (مسند أحمد 331/1 سنن التر مذي : 3732 و إسناده حسن) تطبیق :

ان روایوں میں تطبیق یہ ہے کہ سد ابواب (درواز بند کرنے) کا تھم دو مرتبہ دیا گیا۔ پہلی مرتبہ دیا گیا۔ پہلی مرتبہ دیا گیا تو سیدنا علی ڈاٹنٹ کا استثناء ہوا اور وہ اس لیے کہ ان کا باہر آنے جانے کا کوئی دوسرا راستہ نہ تھا اس لیے انھیں استثناء ملا۔ اور دوسری مرتبہ بند کرنے کا جو تھم آیا تو اس سے سیدنا ابو بکر صدیق ڈلٹنٹ کو استثناء ملا اور اس سے مقصودان کی خصوصیت اور استحقاق خلافت کا اظہار تھا۔ پہلی دفعہ جب درواز بے بند کرنے کا تھم جاری ہوا تو علی ڈلٹنٹ کا دروازہ چھوڑ کر باقی سب بند کر دیے گئے۔ بعد از ال لوگوں نے مسجد میں قریب سے آنے کے لیے کھڑ کیاں بنالیں اور ان کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنالیس اور ان کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنالیس اور ان کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنالیس اور ان کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنائیس اور ان کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنائیس اور ان کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنائیس اور ان کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنائیس اور ان کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنائیس اور ان کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنائیس اور ان کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنائیس اور ان کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنائیس کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنائیس اور ان کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنائیس اور ان کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنائیس اور ان کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنائیس اور ان کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنائیس اور ان کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنائیس اور ان کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنائیس کو استعال کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنائیس کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنائیس کرنا شروع کر دیا۔ تب آب بنائیس کرنا شروع کرنائیس کرنا شروع کرنائیس کرنائیس کرنائیس کرنائیس کرنائیس کرنائیس کرنا شروع کرنائیس کرن

کھڑ کیاں بھی بند کرنے کا حکم فرما دیا اور سیدنا صدیق ڈھٹٹ کو مشنی کر دیا۔ اب تمام کھڑ کیاں اور علی ڈھٹٹ کو استثناء ملا، اور ظاہر ہے کہ یہ استثناء کسی اختصاص، امتیاز اور وجہ ترجیح کی بنا پر ہی دیا تھا۔ وہ اختصاص یہی تھا کہ سیدنا ابو کر ڈھٹٹ خلافت کے مستحق اور اس پر متمکن ہونے والے تھے سو نبی کریم مگٹٹ نے سیدنا ابو کر ڈھٹٹ کیا استثناء فر مایا۔ (مزید دیکھیں، فتح البادی: 20/7)

آ: ......رسول الله عن الله عن فرمایا: "میں خواب میں ایک کویں پر کھڑا اس سے پانی کھینج رہا تھا کہ میرے پاس ابوبکر وعمر آئے۔ ابوبکر نے مجھ سے ڈول لے لیا اور ایک یا دو دول کھینچ ۔ ان کے کھینچ میں ذرا کمزوری تھی اور الله تعالی ان کی مغفرت فرمائے، پھر ابوبکر کے ہاتھ سے وہ ڈول عمر نے لے لیا اور ان کے ہاتھ میں پہنچتے ہی وہ ایک بڑے ڈول کی شکل اختیار کر گیا۔ میں نے ان سے زیادہ کوئی ہمت والا اور بہادر انسان نہیں دیکھا جو اتنی حسن تدبیر اور مضبوط قوت کے ساتھ کام کرنے کا عادی ہو۔ چنال چہ انھوں نے اتنا پانی کھینچا کہ لوگوں نے اپنے اونٹوں کو بھی یانی یلا کر بٹھا دیا۔ "صحیح البخادی: 3676)

اس حدیث میں بھی سیدنا ابو بکر صدیق ڈٹاٹیڈ کی خلافت کا بڑا واضح اشارہ ہے۔ نبی مُٹاٹیڈ کی خلافت سے سیدنا ابو بکر ڈٹاٹیڈ نے ڈول لیا، بیاس بات کی طرف اشارہ تھا کہ نبی مُٹاٹیڈ کے بعد خلافت سیدنا ابو بکر ڈٹاٹیڈ کے ڈول کھینچنے میں کچھ کمزوری تھی، بیاس بات کی طرف اشارہ تھا کہ ان کی مدت خلافت کم ہوگی اور اس میں فتوحات بھی کم ملیس گی۔

امام شافعی رشط (المتوفی: 204ھ) فرماتے ہیں: رسول الله سکھی ان کہ ''ان (ابوبکر) کے ڈول کھینچے میں کمزوری تھی۔'' کامعنی ان کی مدت خلافت کا اختصار، ان کی وفات کا جلد واقع ہونا اور اہل ارتداد سے لڑنے میں مصروف ہونے کی وجہ سے ان کا فتوحات اور خلافت اسلامیہ کو توسیع دینے سے رہ جانا اور اس کا موقع نہ ملنا ہے۔

(كتاب الأم: 21/2)

©: .....سیده عائشہ رہ فی فی میں کہ مجھے رسول اللہ میں بیاری کے ایام میں فرمایا: ''اپنے والد ابو بکر اور اپنے بھائی کو بلاؤ تا کہ میں انھیں ایک تحریر لکھ دوں۔ میں ڈرتا ہوں کہ کوئی (خلافت کی) تمنا کرنے والا تمنا نہ کرے اور کوئی کہنے والا بول نہ کہے کہ میں اس (خلافت) کا زیادہ مستحق ہوں، حالاں کہ اللہ انکار کرتا ہے، اور مسلمان بھی انکار کرتے ہیں کہ ابو بکر کے سواکسی اور کو (خلافت) ملے۔'' (صحیح مسلم، ح: 2387)

علامہ نووی رشائی (الہ توفی: ٢٥٦ه مر) فرماتے ہیں: اس حدیث میں سیدنا ابو بکر رفائی کی خلافت کے خلافت پر واضح دلیل ہے اور مستقبل کے متعلق نبی طائی کی پیش گوئی ہے کہ خلافت کے معاملے میں مسلمانوں میں نزاع ہوگا اور سیدنا ابو بکر رفائی کے علاوہ مسلمان کسی کی خلافت پر متفق نہیں ہوں گے۔ سیدہ عائشہ رفائی کو اس لیے بلایا تھا کہ وہ مکتوب لکھ دیں گے کیوں کہ نبی طائی کے جانا دشوار اور مشکل تھا۔ آپ طائی کے جانا دیو جانا دشوار اور مشکل تھا۔ آپ طائی کے خلیفہ بنا دیا تھا۔

(شرح صحيح مسلم: 273/2، 274)

الله المنظم الم

(سنن الترمذي، ح: 3663 و إسناده حسن)

 کو۔اس کے بعدسیدہ عائشہ والٹیا خاموش ہوگئیں۔(صحیح مسلم، ح: 2385)

یہ روابات اس بات کا قطعی ثبوت ہیں کہ آپ ٹاٹیٹے کے بعد خلیفہ اول سیرنا ابوبکر صدیق طانی اور پھر ایسے ہی ہوا کہ آپ کی وفات کے بعد سقیفہ بنی ساعدہ میں سیدنا عمر وْلِالنَّمُوا اور ارباب حل وعقد اور پھرتمام مسلمانوں نے سیدنا ابوبکر ڈلٹیُو کی بیعت کی جوسیدنا ابوبكر دالني كى خلافت كابين ثبوت ہے۔ اگر صحابہ كرام دی النی كو سيدنا ابوبكر دالنی كى خلافت كے سلسلے میں کوئی شبہ ہوتا یا ان کے خاص اور عام میں اس کے درمیان کوئی اختلاف ہوتا تو وہ سب آپ ڈاٹٹؤ کے ہاتھ پر بیعت کرنے میں متفق نہ ہوتے اورا گرانھوں نے بیعت کر لی تھی تو دوسرے اس کو جائز قرار نہ دیتے۔ صحابہ کرام ڈٹائٹی کا سیدنا صدیق ٹٹاٹٹی کی بیعت پرمتفق ہو جانا خلافت صدیقی کے برحق ہونے کے لیے کافی ہے۔ بالفرض اگر سیدنا ابو بکر رہائی کی خلافت کسی شرعی دلیل سے ثابت نہ بھی ہوتی ،اس کی طرف کوئی اشارہ کنابیہ نہ بھی ہوتا تو ان کی خلافت کے صحیح ہونے کے لیے صحابہ کرام ٹن اُلٹھ کا اتفاق اور اجماع ہی کافی تھا۔ اللہ ہمیں حق کی پیروی کی توفق دے۔ آمین



## ماه تتمبر واکتوبر میں''نورالحدیث'' جاری کروانے وا۔

- جناب محمو عظمت، بھیرہ
   قاری محمد ادرایس ثاقب، بھوئے آصل

  - جناب محدر کیس احد شاکر، بعوئ آصل
     جناب محد امین خان، حیدر آباد
  - مولا نامحمد ابراہیم ربانی، نیوسعید آباد
     جناب حافظ حسنین احمد، لاہور
- ◎ جناب محمد عثمان بن فریدی خان، ٹیکسلا مولا نا سعیدالرحمٰن ہزاروی، ہری پور
- چوہدری څمرادریس ایڈوکیٹ لا ہور عافظ محرسعد ہزاروی، ہری پور
- جناب محمد بلال احمد (شریف بوره) لا مور @ عمر فاروق بن مظفرا قبال، گوجرا نواله جزاهم الله خيراً

# سيّد نا ابو بكر صد بق طالعُهُ كا خطب خلافت ابوعبدالرحن قسوري

سیدنا انس بن ما لک ڈٹاٹیڈ فرماتے ہیں: جس روز سیدنا ابوبکر ڈٹاٹیڈ کی سقیفہ بنی ساعدہ میں بیعت کی گئی، اس سے اگلے روز سیدنا ابوبکر ڈلاٹیڈ منبر پر بلیٹھے تو سیدنا عمر ڈلاٹیڈ کھڑے ہوئے انھوں نے سیدنا ابوبکر ڈلاٹیڈ سے پہلے گفتگو کی ، اللہ تعالیٰ کی حمد و ثناء بیان کی پھرفر مایا:

''لوگواکل میں نے آپ لوگوں سے ایک الیی بات کہی تھی جس کو میں نے کتاب اللہ میں نہیں پایا اور نہ ہی رسول اللہ سکا تینے اس کے متعلق مجھ سے کوئی عہد لیا تھا۔ میں وہ بس اس وجہ سے کہی تھی کہ میں بہ بہحتا تھا کہ عنقریب رسول اللہ سکا تینے ہمارے امر (خلافت) کی تدبیر فرمادیں گے اور حقیقت یہ ہے کہ اللہ نے تمھارے اندراپی کتاب باقی رکھی ہے جس کے ساتھ اس نے اپنے رسول کی راہنمائی فرمائی۔ اگرتم اسے مضبوطی سے تھا مے رکھو گے تو اللہ تعالیٰ اس کے ذریعے تمھاری راہنمائی کرے گا۔ اور اب اللہ نے تمھارے امر (خلافت) کو تعالیٰ اس کے ذریعے تمھاری راہنمائی کرے گا۔ اور اب اللہ نے تمھارے امر (خلافت) کو تعمارے بہترین شخص، رسول اللہ سکا تینے کے ''صاحب'' (ساتھی) اور وہ '' ثانی اثنین اذھا فی الغار'' پر جمع کر دیا ہے۔

لہٰذا اٹھواوران کی بیعت کرو۔ چنانچہلوگوں نے سیدنا ابوبکر ڈٹاٹیُؤ کی بیعت سقیفہ کے بعد بیعت عامہ کی۔اس کے بعد سیدنا ابوبکر ڈٹاٹیؤ نے گفتگو فر مائی۔انھوں نے اللّٰہ کی حمہ وثناء بیان کی چرفر مایا: اما بعد!

"لوگو! مجھے تھا را سربراہ بنایا گیا ہے۔ میں خود کوتم سے بہتر نہیں سمجھتا۔ اگر میں درست کام کروں تو میری مدد کرنا اور اگر مجھ سے غلطی ہو جائے تو میری اصلاح کرنا۔ سج امانت ہے اور جھوٹ خیانت ہے۔ تمھارا کمزور شخص میرے نزدیک طاقت ور ہے حتی کہ میں اسے اس کاحق دلا دوں۔ ان شاء اللہ۔ اور تمھارا طاقت ور

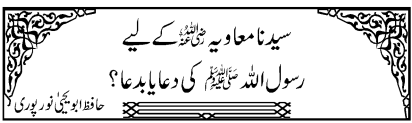
شخص میرے نزدیک کمزور ہے حتی کہ میں اس سے مظلوم کاحق وصول کر اوں۔
ان شاء اللہ ایادر کھو! جو قوم جہاد فی سبیل اللہ چھوڑ دیتی ہے، اللہ اس قوم کو ذلیل وخوار کر دیتا ہے، اور جس قوم میں بدکاری چیل جاتی ہے، اللہ اس کو مصیبت میں مبتلا کر دیتا ہے۔ اگر میں اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کروں تو تم میری اطاعت کرنا اور اگر میں اللہ اور اس کے رسول کی نافر مانی کروں تو تم پر میری اطاعت کر از منہیں۔ اور اللہ تم پر رحم کرے (چلو) اب نماز کے لیے کھڑے ہو اطاعت لازم نہیں۔ اور اللہ تم پر رحم کرے (چلو) اب نماز کے لیے کھڑے ہو جاؤ۔'' (السیرة النبویة لابن هشام، صن ۸٤٠ وإسناده صحیح)

# رائے کو پر کھنے کا معیار

(سیّد تنوبرالحق شاه هزاروی)

محدث ويار اندلس علامه ابوعر يوسف بن عبد البر (المتوفى 463هـ) فرماتے بين: واعلم يا أخي أن السنن والقرآن هما أصل الرأي والعيار عليه، عليه، وليس الرأي بالعيار على السنة، بل السنة عيار عليه، ومن جهل الأصل لم يصب الفرع أبدًا.

"میرے بھائی! تو خوب جان لے کہ قرآن وسنت، رائے کو پر کھنے کے لیے بنیادی کسوٹی و معیار ہیں۔ رائے صدیث وسنت کو پر کھنے کے لیے کسوٹی و معیار نہیں، بلکہ حدیث وسنت رائے کو پر کھنے کے لیے کسوٹی و معیار ہیں، جو شخص اصل (یعنی قرآن و حدیث) سے جاہل ہوگا وہ فرع (یعنی رائے و قیاس) میں کبھی بھی درست نہیں ہوسکتا۔" (جامع بیان العلم و فضلہ: 289/2)



رسولِ اکرم مَنَّ اللَّهِ کَ برادرِ نسبتی، خال المومنین، کا تب وحی، عادل حکران، پیکر رحمت، حلیل القدر صحابی، سیدنا معاویه بن البی سفیان والنهاک بهت سے فضائل ومناقب میں سے ایک فضیلت میر بھی ہے کہ نبی اکرم مَنَّ اللَّهِ نے خاص ان کے لیے کئی دُعا کیں فر مائی ہیں۔اس حوالے سے تین احادیث ملاحظہ فرمایئے:

ن الرحمٰ الوعُمير و والنَّهُ بيان كرتے ہيں كه نبى اكرم مَالْقَيْمُ نے سيدنا عبد الرحمٰ اللهُ اللہ عبد الرحمٰ اللهُ اللہ اللهُ عبد اللهُ ا

((اَلَـلَّهُمَّ اجْعَلْهُ هَادِيًا مَّهْدِيًّا، وَاهْدِه، وَاهْدِبِه، وَلا تُعَذِّبْهُ)) ((الَـلَّهُمَّ اجْعَلْهُ هَادِيًا مَّهْدِيًّا، وَاهْدِه، وَاهْدِبِه، وَلا تُعَذِّبْهُ)) (مسند الإمام أحمد: 216/4، سنن الترمذي: 3842، وقال: حسنٌ غريبٌ، التاريخ الكبير للبخاري: 240/5، الآحاد والمثاني لابن أبي عاصم: 1129، الشريعة للآجري: 1914، والسياق له، تاريخ بغداد للخطيب: 207/1-208، وسنده حسنٌ)

''اے اللہ! معاویہ کو ہدایت یافتہ اور ہدایت کنندہ بنا۔ان کو بھی ہدایت دے اور ان کے ذریعے لوگوں کو بھی۔اور ان کوعذاب سے بچا۔''

②:....سیدنا عرباض بن ساریہ سکمی ڈاٹٹیئر بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ سُکُٹیئر کوسیدنا معاویہ ڈٹاٹیئر کے بارے میں یہ فرماتے ہوئے سنا:

((اَلَـلَّهُ مَّ ! عَـلِّـمْهُ الْكِتَابَ وَالْحِسَابَ، وَقِهِ الْعَذَابَ)) (مسند الإمام أحمد: 127/4، الشريعة للآجري: 1970-1973، وسندهٔ حسنٌ) "اك الله! انص قرآن كريم كى تفير اور حياب سحما و اور ان كوعذاب سے

بچالے۔''

اس حدیث کو امام ابن خزیمہ (ج: 1938) اور امام ابن حبان (ج: 7210) نے ''صحح'' قرار دیا ہے۔

اس کا راوی حارث بن زیادشامی جمہور کے نزد یک ''حسن الحدیث' ہے۔

حافظ ذہبی رُخُاللہ فرماتے ہیں:

"لِلْحَدِيثِ شَاهِدٌ قَوِيٌّ . " (سير أعلام النبلاء: 124/3)

''اس حدیث کاایک قوی شام بھی موجود ہے۔''

فضیلت کو گہنانے کی مذموم کوشش:

سیدنا معاویہ ڈاٹنٹ کو نبی اگرم ٹاٹیٹے سے ملنے والی بید عائیں اور بیفنیات بعض لوگوں کو برداشت نہیں ہوئی، تو انھوں نے اسے گہنانے اور مسنح کرنے کی ناکام کوشش کی۔اس مذموم سازش کو تشت از بام کرنے کے لیے اس سلسلے کی تیسری حدیث اور اس کے محمعنی ومفہوم پر سیرحاصل بحث سپر قِلم کی جارہی ہے۔

③:.....عباس والنيئها بيان كرتے ميں:

(رُكُنْتُ أَلْعَبُ مَعَ الصِّبْيَانِ، فَجَاءَ رَسُولُ اللهِ عِلَىٰ فَتَوَارَيْتُ خَلْفَ بَابٍ، قَالَ: فَجَاءَ، فَحَطأَنِي حَطْأَةً، وَقَالَ: 'اذْهَبْ، وَادْعُ لِنِي مُعَاوِيَةَ، قَالَ: فَجَنْتُ، فَقُلْتُ: هُوَ يَأْكُلُ، قَالَ: ثُمَّ قَالَ لِي: اذْهَبْ، فَالْ: فَجِئْتُ، فَقُلْتُ: هُو يَأْكُلُ، قَالَ: فُجَوْتُ، فَقُلْتُ: هُو يَأْكُلُ، قَالَ: فُجَنْتُ، فَقُلْتُ: هُو يَأْكُلُ، قَالَ: فُجَنْتُ، فَقُلْتُ: هُو يَا ثُكُلُ، فَقَالَ: لا أَشْبَعَ الله بَطْنَهُ.)) (صحيح مسلم: 2604) يَأْكُلُ، فَقَالَ: لا أَشْبَعَ الله بُطْنَهُ.)) (صحيح مسلم: 2604) "ميل بي مروف تقاكه رسول الله عَلَيْظُ تشريف لا عَدسي بيول على مروف تقاكه رسول الله عَلَيْظُ تشريف لا عَدسيل ميل معروف تقاكه رسول الله عَلَيْظُ تشريف لا عَدسيل ميل معروف على الله عَلَيْظُ فَيْ اللهُ عَلَيْكُمْ فَيْ لا عَدْ مَا اللهُ عَلَيْظُ فَيْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلْكُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلْكُونُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُولُ اللهُ ا

(676-631ه) فرماتے ہیں:

فر مایا کہ جاؤ اور معاویہ کو میرے پاس بلاؤ۔'' میں دوبارہ گیا تو وہ ابھی کھانا ہی کھا رہے تھے۔اس پر رسول الله ﷺ نے فرمایا:''الله تعالیٰ ان کے پیٹ کو نہ بھرے۔''

یہ حدیث سیدنا معاویہ رفائی کی فضیلت بیان کرتی ہے۔اس سے سیدنا معاویہ رفائی کی سنتی میں معاویہ رفائی کی سنتی میں ایک کہ رسول اللہ سکھی کا یہ کلام بطور بددعا نہیں تھا، بلکہ بطور مزاح یا بطور تکیه کلام استعال ہونا اور بطور تکیه کلام استعال ہونا ایک عام بات ہے۔ عربی لغت وادب کے ادنی طلبہ بھی اس سے واقف ہیں۔ ایک عام بات ہے۔ عربی لغت وادب کے ادنی طلبہ بھی اس سے واقف ہیں۔ کھی شارح ، مشہور لغوی امام ، حافظ کی بن شرف نووی رشالیہ مسلم کے شارح ، مشہور لغوی امام ، حافظ کی بن شرف نووی رشالیہ

"إِنَّ مَا وَقَعَ مِنْ سَبِّهِ وَدُعَائِهِ وَنَحْوِهِ، لَيْسَ بِمَقْصُودٍ، بَلْ هُوَ مِمَّا جَرَتْ بِهِ عَادَةُ الْعَرَبِ فِي وَصْلِ كَلامِهَا بِلا نِيَّةٍ، كَقَوْلِه: "تَربَتْ يَمِينُكَ"، و"عَقْرى حَلْقى "، وَفِي هٰذَا الْحَدِيثِ: "لا كَبِرَتْ سِنُّكِ "، وَفِي حَدِيثِ مُعَاوِيَةَ: "لا أَشْبَعَ اللهُ بَطْنَهُ"، كَبِرَتْ سِنُّكِ "، وَفِي حَدِيثِ مُعَاوِيَةَ: "لا أَشْبَعَ اللهُ بَطْنَهُ"، وَنَحْوِ ذَٰلِكَ، لا يَقْصُدُونَ بِشَيءٍ مِّنْ ذَٰلِكَ حَقِيقَةَ الدُّعَاءِ. "

(شرح صحيح مسلم: 152/16)

 بارے میں آپ ٹاٹیٹا کا فرمان کہ "کا أَشْبَعَ اللّٰهُ بَطْنَهُ" (اللّٰه تعالیٰ ان کا پیٹ نہ جرے)، بیساری باتیں اسی قبیل سے ہیں۔الیی باتوں سے اہل عرب بددعام اونہیں لیتے۔'

ﷺ:....مشہور لغوی، ابو منصور ، محمد بن احمد ، از ہری (م: 370ھ) ایسے کلمات کے بارے میں متند لغوی ابو عبید سے نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"وَهْـنَدَا عَـلَـى مَـنْهَبِ الْعَرَبِ فِي الدُّعَاءِ عَلَى الشَّيْءِ مِنْ غَيْرِ إِرَادَةٍ لِّوُقُوعِهِ، لَا يُرَادُ بِهِ الْوُقُوعُ. " (تهذيب اللغة: 145/1)

"اليى باتيں عربوں كے اس طريقے كے مطابق بيں، جس ميں وه كسى كے بارے ميں بددعا كرتے بيں ليكن اس كے وقوع كا ارادہ نہيں كرتے، يعنى بددعا كا يورا ہو جانا مراد ہى نہيں ہوتا۔"

ﷺ شارح صحیح بخاری،علامہ ابن بطال ڈٹلٹے (م: 449ھ) اس طرح کی ایک عبارت کے بارے میں فرماتے ہیں:

"هِيَ كَلِمَةُ لَا يُرَادُ بِهَا الدُّعَاءُ، وَإِنَّمَا تُسْتَعْمَلُ فِي الْمَدْحِ، كَمَا قَالُوا لِلشَّاعِرِ، إِذَا أَجَادَ: قَاتَلَهُ اللَّهُ، لَقَدْ أَجَادَ."

(شرح صحيح البخاري: 9/329)

''یہ ایسا کلمہ ہے کہ اس سے بددعا مراد نہیں ہوتی۔ اسے صرف تعریف کے لیے استعال کیا جاتا ہے، جبیبا کہ جب کوئی شاعر عمدہ شعر کہا تھے۔'' ہیں: قَاتَلَهُ اللّٰهُ (اللّٰہ تعالی اسے مارے)،اس نے عمدہ شعر کہا ہے۔'' امام مسلم وَثُمُ اللّٰهُ کا طرزِ عمل

امام مسلم ڈلٹ نے سیدنا معاویہ ڈلٹٹئے کے حوالے سے مندرجہ بالا حدیث ذکر کرنے سے پہلے کچھاوراحادیث ذکر کی ہیں، تا کہ اس حدیث کا صحیح معنیٰ ومفہوم متعین ہو سکے، وہ احادیث بھی ملاحظہ فرمایئے اور بعض دشمنان صحابہ کی عقل کا حساب لگائے۔

#### :.....سيدنا انس خالنُونُ سے روایت ہے:

كَانَتْ عِنْدَ أُمِّ سُلَيْمِ يَتِيمَةُ - وَهِيَ أُمُّ أَنسِ - فَرَآى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْيَتِيمَةَ، فَقَالَ: ((آنْتِ هِيَهُ؟ لَقَدْ كَبرْتِ، لَا كَبِرَ سِنُّكِ))، فَرجَعَتِ الْيَتِيمَةُ إلى أُمِّ سُلَيْم تَبْكِي، فَقَالَتْ أُمُّ سُلَيْمٍ: مَا لَكِ يَا بُنَيَّةُ؟ قَالَتِ الْجَارِيَةُ: دَعَا عَلَىَّ نَبِيُّ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، أَنْ لَّا يَكْبَرَ سِنِّي، فَالْآنَ لَا يَكْبَرُ سِنِّي أَبَدًا، أَوْ قَالَتْ: قَرْنِي، فَخَرَجَتْ أُمُّ سُلَيْم مُسْتَعْجِلَةً تَلُوثُ خِـمَارَهَا، حَتَّى لَقِيَتْ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ لَهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((مَا لَكِ يَا أُمَّ سُلَيْم؟)) فَقَالَتْ: يَا نَبِيَّ اللهِ! أَدَعَوْتَ عَلَى يَتِيمَتِي، قَالَ: ((وَمَا ذَاكِ يَا أُمَّ سُلَيْم؟)) قَالَتْ: زَعَمَتْ أَنَّكَ دَعَوْتَ أَنْ لَا يَكْبَرَ سِنُّهَا، وَلا يَكْبَرَ قَرْنُهَا، قَالَ فَضَحِكَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ثُمَّ قَالَ: ((يَا أُمَّ سُلَيْمٍ! أَمَا تَعْلَمِينَ أَنَّ شَرْطِي عَلْي رَبِّي، أَنِّي اشْتَرَطْتُ عَلَى رَبِّي، فَقُلْتُ: إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ، أَرْضَى كَمَا يَرْضَى الْبَشَرُ، وَأَغْضَتُ كَمَا يَغْضَتُ الْبَشَرُ، فَأَيُّمَا أَحَدٍ دَعَوْتُ عَلَيْهِ، مِنْ أُمَّتِي، بِدَعْوَةٍ لَيْسَ لَهَا بِأَهْل، أَنْ يَّجْعَلَهَا لَهُ طَهُورًا وَّزَكَاةً، وَقُرْبَةً يُّقَرِّبُهُ بِهَا مِنْهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ))

(صحيح مسلم: 2603)

سیدہ ام سلیم چھٹا، جو کہ سیدنا انس چھٹے کی والدہ تھیں،ان کے ہاں ایک لڑی تھی۔رسولِ اکرم علیہ اِن کے اس لڑی کو دیکھا تو فرمایا:'' یہ تُو ہے؟ تُو تو بڑی ہوگئ سے۔ تیری عمر بڑی نہ ہو۔'' یہ س کر وہ لڑی روتی ہوئی سیدہ ام سلیم چھٹا کی طرف دوڑی۔سیدہ ام سلیم چھٹا نے یو چھا: بیٹی! تجھے کیا ہوا؟ اس نے عرض کیا:

اب کوئی بتائے کہ کیا رسول اللہ مَالیّٰیَا نے اس لڑی کوکسی ناراضی یا غصہ کی بنا پر بیدالفاظ کے بتھے، جو اس لڑکی اور سیدہ ام سلیم والیّٰیا کے لیے پریشانی کا سبب بھی بن گئے؟ اور کیا ان الفاظ سے اس لڑکی کی کوئی تنقیص ثابت ہوتی ہے؟ خود رسول اللہ مَالیّٰیّا نے وضاحت فرما دی کہ بیدالفاظ بطور بددعا نہیں تھے اور ایسے الفاظ بقیناً سننے والے کے لیے بسااوقات پریشانی کا سبب بن جاتے ہیں، لہٰذا اللہ تعالیٰ سے بیدو عائمی کردی کہ اللہ تعالیٰ ایسے الفاظ کو مخاطبین کے لیے اجرو وُواب اور ایسے تقرب کا ذریعہ بنا دے۔

امام مسلم مُطَلِقَهُ نَے اسی حدیث کے بعد سیدنا معاویہ وُلِاثُونَا کے بارے میں رسول الله مَالَیْمَا کے یہ الفاظ نقل فرمائے ہیں کہ: لا أَشْبَعَ اللَّهُ بَطْنَهُ ." الله تعالی ان کا پیٹ نہ بھرے۔"
یوں یہ الفاظ سیدنا معاویہ وُلِاثُونَا کے لیے باعث تقربِ الٰہی اور باعث ِمنقبت وفضیات ہیں۔علمائے اہل سنت واہل حق کا یہی فہم ہے۔

:..... حافظ ابن کثیر رشاللی اس حدیث کے بارے میں فرماتے ہیں:

مديث علي الْحَدِيثِ الْأَوَّلِ، وَهٰذَا الْحَدِيثُ فَضِيلَةٌ لِّمُعَاوِيَةَ . " (البداية و النهاية : 119/8-120)

''امام مسلم رشلتین نے اس حدیث کو پہلی حدیث کے متصل بعد ذکر کیا ہے۔ یوں اس حدیث سے سیدنا معاویہ ڈٹاٹٹۂ کی فضیلت ثابت ہوتی ہے۔''

۱۰ نارح صحیح مسلم، حافظ نووی شیش (631-676ھ) فرماتے ہیں:

وَقَدْ فَهِمَ مُسْلِمٌ رَّحِمَهُ اللَّهُ مِنْ هٰذَا الْحَدِيثِ أَنَّ مُعَاوِيَةَ لَمْ يَكُنْ مُسْتَحِقًّا لِّلدُّعَاءِ عَلَيْهِ ، فَلِهٰذَا أَدْخَلَهُ فِي هٰذَا الْبَابِ ، وَجَعَلَهُ غَيْرُهُ مِنْ مَّنَاقِب مُعَاوِيَةَ ، لِلَّنَّهُ فِي الْحَقِيقَةِ يَصِيرُ دُعَاء لَهُ .

(شرح صحيح مسلم: 156/16)

''امام مسلم رِطْلِقِیْ نے اس حدیث سے بیٹم لیا ہے کہ سیدنا معاویہ رہائٹیُّ بددعا کے مستحق نہیں تھے۔ یہی وجہ ہے کہ انھوں نے اس حدیث کو اس باب میں ذکر کیا ہے۔امام مسلم کے علاوہ دیگر اہل علم نے بھی اس حدیث کوسیدنا معاویہ ڈٹائٹیؤ کے مناقب میں شامل کیا ہے، کیوں کہ نبی اکرم مُلاثیاً کے بدالفاظ حقیقت میں ان کے لیے دُعابن گئے تھے۔''

بیرتو بات تھی ان الفاظ کے بارے میں جو بطور مدح و تکیہ کلام رسول اکرم سُلَاثِيمٌ کی زبان سے صادر ہوئے تھے، جب کہ معاملہ اس سے بھی کہیں آگے ہے۔رسول الله مَالَيْمَ نے جن صحابہ کرام کے لیے بتقاضائے بشریت حقیقی بددعا کر دی،اللہ تعالیٰ نے اس بددعا کوبھی رسول الله مَا لِيَّامِ كَي وُعا كَي وجه سے ان كے ليے باعث رحمت بنا ديا، جبيبا كه:

ﷺ:....سیدنا ابو ہر برہ ظافئہ سے مروی ہے:

((اَللّٰهُ مَّ ! إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ ، فَأَيُّمَا رَجُل مِّنَ الْمُسْلِمِينَ سَبَبْتُهُ ، أَوْ لَعَنْتُهُ، أَوْ جَلَدْتُهُ، فَاجْعَلْهَا لَهُ زَكَاةً وَّرَحْمَةً))

"اے اللہ! میں ایک بشر ہوں، لہذا مسلمانوں میں سے جس شخص کو میں بُرا بھلا

کہوں یا اس کے لیے بددعا کروں یا اسے ماروں تو ان چیزوں کو اس کے لیے پاکیزگی اور رحمت بنادے۔'(صحیح مسلم: 89/2601)

ايك روايت (صحيح مسلم: 91/2601) ميں بيرالفاظ ہيں:

((اَللَّهُمَّ! إِنَّمَا مُحَمَّدٌ بَشَرٌ، يَغْضَبُ كَمَا يَغْضَبُ الْبَشَرُ، وَإِنِّي قَدِ النَّخَ ذُتُ عِنْدَكَ عَهْدًا لَّنْ تُخْلِفَنِيهِ، فَأَيُّمَا مُؤْمِنٍ آذَيْتُهُ، أَوْ سَبَبْتُهُ، أَوْ جَلَدْتُهُ، فَاجْعَلْهَا لَهُ كَفَّارَةً، وَقُرْبَةً، تُقَرِّبُهُ بِهَا إِلَيْكَ يَوْمَ الْقِمَامَةِ))

#### :.....سیده عا کشهر <sub>اللخ</sub>اسے روایت ہے:

دَخَلَ عَلَى رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَجُلان، فَكَلَّمَاهُ بِشَيْء، لا أَدْرِي مَا هُوَ، فَأَغْضَبَاهُ، فَلَعَنَهُمَا، وَسَبَّهُمَا، فَلَمَّا خَرَجَا، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ! مَنْ أَصَابَ مِنَ الْخَيْرِ شَيْئًا، مَا خَرَجَا، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ! مَنْ أَصَابَ مِنَ الْخَيْرِ شَيْئًا، مَا أَصَابَ هُ هَذَان، قَالَ: ((وَمَا ذَاكِ؟)) قَالَتْ: قُلْتُ: تَعُنْتَهُمَا وَسَبَنَتُهُمَا، قَالَ: ((أَو مَا عَلِمْتِ مَا شَارَطْتُ عَلَيْهِ رَبِّي؟ قُلْتُ: وَسَبَبْتُهُمَا، قَالَ: ((أَو مَا عَلِمْتِ مَا شَارَطْتُ عَلَيْهِ رَبِّي؟ قُلْتُ: اللهُمَّ ! إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ، فَأَيُّ الْمُسْلِمِينَ لَعَنْتُهُ، أَوْ سَبَبْتُهُ، فَاجْعَلْهُ لَهُ زَكَاةً وَّأَجْرًا)) (صحيح مسلم: 2600)

دوآ دمی رسول الله منالیّن کی خدمت میں حاضر ہوئے اور آپ منالیّن سے کوئی بات کی میں وہ سے آپ منالیّن کو غصہ کی، میں وہ بات سمجھ نہیں یائی۔ان کی بات کی وجہ سے آپ منالیّن کو غصہ

آگیا۔ آپ نے ان کو بُرا بھلا کہا اور بددعا دی۔ جب وہ دونوں آپ عُلَیْم کے پاس سے چلے گئے تو میں نے عرض کیا: اللہ کے رسول! کیا اتنی تکلیف بھی کسی کو پہنچی ہوگی جنتی ان کو پہنچی ہے؟ آپ نے فرمایا: '' کیا مطلب؟'' میں نے عرض کیا: آپ نے انھیں بُرا بھلا کہا اور بددعا دی ہے۔ آپ نے فرمایا: '' کیا آپ کو وہ شرط معلوم ہے جو میں نے اپنے رب پررکھی ہے؟ میں نے اپنے رب سے بیشرط رکھی ہے کہ اے اللہ! میں ایک بشر ہوں، لہذا جس مسلمان کو میں بددعا دوں یا بُرا معلا کہوں، تُو اسے اس کے لیے گنا ہوں سے یا کیزگی اور اجرکا باعث بنا دے۔'' ثابت ہوا کہ اگر رسول اللہ عَلَیْم نے غصے میں کسی صحابی کے لیے حقیقی بددعا بھی کر دی تو ثابت ہوا کہ اگر رسول اللہ عَلَیْم نے غصے میں کسی صحابی کے لیے حقیقی بددعا بھی کر دی تو

ثابت ہوا کہ اگر رسول اللہ مُٹاٹیٹا نے غصے میں کسی صحابی کے لیے حقیقی بدد عابھی کر دی تو وہ بھی اس صحابی کے لیے اجر وثواب اور مغفرت وتقربِ الٰہی کا باعث بن گئی۔ چہ جائے کہ سیدنا معاویہ ڈلٹٹئے کے بارے میں رسول اللہ مُٹاٹیٹا کے ناراض ہونے کی کوئی دلیل بھی نہیں۔

اگر بالفرض بیہ مان بھی لیا جائے کہ رسول اللہ عَلَیْمَ اللّٰہِ عَلَیْمَ مَا معاویہ دُلِیْمَ کَی تاخیر کی بنا پر غصے میں بیدالفاظ کے تو بھی ہماری ذکر کردہ احادیث کی روشنی میں بیدالفاظ سیدنا معاویہ دُلِیْمَنَ کَی فضیلت ومنقبت اورتقر بِ الٰہی کی بین دلیل ہیں۔

## اس حدیث میں دوہری فضیلت ہے

اس حدیث کا سیاق بھی سیدنا معاویہ ڈھاٹیڈ کی فضیلت ومنقبت پر دلالت کرتا ہے، مند طیالسی (2869، وسندہ صحیح) میں اسی حدیث کے الفاظ بیہ ہیں:

إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عِنْ اللَّهِ عِنْ إِلَى مُعَاوِيَةً ، يَكْتُبُ لَهُ .

''رسول الله عَلَيْمَ نِي سيدنا معاويد رُقَالِنَيْهُ كَي طُرف پيغام بهيجا كه آپ كے ليے وحی كى كتابت كريں۔''

یعنی اس حدیث سے سیدنا معاویہ رہائٹی کا کا تب وحی ہونا ثابت ہور ہا ہے، جو کہ باجماعِ امت بہت بڑی فضیلت ومنقبت اور شرف ہے۔اس لیے:

حافظ ابن عساكر ﷺ (499-571ھ) اس حدیث کے بارے میں فرماتے ہیں:

"وَأَصَحُّ مَا رُوِيَ فِي فَضْلِ مُعَاوِيَةً."

'' یہ سیدنا معاویہ ڈلٹٹۂ کی فضیلت میں مروی صحیح ترین حدیث ہے۔''

(تاريخ دمش : 106/59، البداية والنهاية لا بن كثير: 131/8)

محدث العصر علامه ناصر الدين الباني وَمُكُنَّ (1332-1420 هـ) فرمات بين: "وَقَدْ يَسْتَغِلُّ بَعْضُ الْفِرَقِ هٰذَا الْحَدِيثَ ، لِيَتَّخِذُوا مِنْهُ مَطْعَنَا

فِي مُعَاوِيَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، وَلَيْسَ فِيهِ مَا يُسَاعِدُهُمْ عَلَى ذٰلِكَ، كَيْفَ؟ وَفِيهِ أَنَّهُ كَانَ كَاتِبَ النَّبِيِّ عِلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعُلِمَ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَالِمُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَ

(سلسلة الأحاديث الصحيحة: 82)

'دبعض گراہ فرتے اس حدیث کو غلط استعال کرتے ہوئے اس سے سیدنا معاویہ ڈائٹی کی تنقیص ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں، حالال کہ اس حدیث میں ایسی کوئی بات نہیں جوان کی تائید کرتی ہو۔اس حدیث سے سیدنا معاویہ ڈائٹی کی تنقیص کیسے ثابت ہوگی؟ اس میں تو یہ ذکر ہے کہ آپ ڈائٹی نبی اکرم مُناٹیکی کے تنقیص کیسے ثابت ہوگی؟ اس میں تو یہ ذکر ہے کہ آپ ڈائٹی نبی اکرم مُناٹیکی کا تب وحی تھے۔''

اتنی تصریحات کے بعد بھی اگر کوئی شخص اس حدیث کوسیدنا معاویہ رہ النی کی فضیلت و منقبت کی دلیل ماننے کی بجائے اسے تر وڑ مروڑ کر تنقیص بنانے کی کوشش کرے، تو یہ اس کی بددیانتی اور ہٹ دھرمی کی دلیل ہے۔

معلوم ہوا کہ نبی اکرم مَالیَّیَا نے سیدنا معاویہ وُلیْنیَا کے لیے دعا کیں ہی فرمائی ہیں، کبھی بددعا نہیں فرمائی۔ اللہ تعالی ہمیں نبی اکرم مَالیّیَا کے صحابہ کی محبت پر زندہ رکھے، اسی پر موت دے اور ہمارا حشر بھی صحابہ کرام کے ساتھ کر دے۔ آمین



## سلام پھیرنامسنون ہے نماز جناز ہ میں ایک ہی طرف سلام پھیرنامسنون ہے محدار جیم ربانی، بدین سندھ معدمہ میں مصرف

نماز جنازہ میں سلام پھیرنے کا مسلہ اہل علم کے مابین مختلف فیہ ہے، بعض اہل علم ایک طرف سلام پھیرنے کو ترجیح دیتے ہیں اور بعض دونوں طرف سلام پھیرنے کو، ہماری تحقیق کے مطابق قرآن وحدیث اوراجماع کی روسے نماز جنازہ میں ایک ہی جانب سلام پھیرنا راجح ہے، جب کہ دونوں طرف سلام پھیرنے کی جمیع روایات اصول حدیث واساء الرجال کی روشی میں ضعیف ہونے کی بناء پر نا قابل عمل ہیں۔ نمازہ جنازہ میں ایک طرف سلام پھیرنے کے دلائل حسب ذیل ہیں۔

## دليل نمبر(1):

عَنِ الزُّهْرِيِّ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا أُمَامَةَ بْنَ سَهلِ بْنِ حُنَيْفٍ يُحَدِّثُ ابْنَ الْمُسَيِّبِ قَالَ: السُّنَّةُ فِي الصَّلَاةِ عَلَى الْجَنَائِزِ أَنْ يُكَبِّرَ، ثُمَّ يَصْلَى السُّبَائِزِ أَنْ يُكَبِّرَ، ثُمَّ يَصْلَى النَّبِيِّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعْ لَى النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثُمَّ يُخْلِصَ الدُّعَاءَ لِلْمَيِّتِ، وَلا يَقْرَأُ إِلَّا فِي التَّكْبِيرَةِ الْأُولَى، ثُمَّ يُصَلِّم فِي نَفْسِهِ عَنْ يَمِينِهِ.

''امام زہری ﷺ فرماتے ہیں کہ میں نے سیدنا ابوامامہ بن سہل بن حنیف ڈھاٹی کو سنا، وہ امام سعید بن مسیّب کو حدیث سنارہے تھے، انھوں نے فرمایا: نماز جنازہ میں سنت طریقہ یہ ہے کہ آ دمی (پہلی ) تکبیر کے، پھر سورہ فاتحہ کی قراءت کرے پھر (دوسری تکبیر کے بعد) نبی مُاٹیا پھر پردرود پڑھے۔ پھر (تیسری تکبیر کے بعد) نبی مُاٹیا پھر کے دورہ دیڑھے۔ پھر (تیسری تکبیر کے بعد) میت کے لیے اخلاص کے ساتھ دعا کرے۔ قراءت صرف پہلی تکبیر کے بعد) میت کے لیے اخلاص کے ساتھ دعا کرے۔ قراءت صرف پہلی تکبیر کے

تسلیمة أحب إلى لحدیث أبي أمامة بن سهل -" مجھ (نماز جنازه) میں ایک طرف سلام پھیرنا ابوامامہ بن سہل کی حدیث کی وجہ سے پند ہے۔

[الأوسط لابن المنذر : 493/5]

امام ابوعبداللہ محربن عبداللہ الحاكم رَ الله فَلَى (المتوفى 405ه م) اس مديث كے بارے ميں فرماتے ہيں: "هَـنَدَا حَـدِيثُ صَحِيحٌ عَلَى شَرْطِ الشَّيْخَيْنِ، وَلَمْ يُخَرِّجَاهُ، وَلَيْسَ فِي التَّسْلِيمَةِ الْوَاحِدَةِ عَلَى الْجِنَازَةِ أَصَحُّ مِنْهُ. " يه مديث بخارى و مسلم وَلَيْسَ فِي التَّسْلِيمَةِ الْوَاحِدَةِ عَلَى الْجِنَازَةِ أَصَحُ مِنْهُ. " يه مديث بخارى و مسلم كى شرط پرضيح ہے، اگرچه انھوں نے اس كواپنى كتب ميں درج نہيں كيا اور نماز جنازہ ميں ايك طرف سلام كم متعلق مي ترين روايت يہى ہے۔ [المستدرك على الصحيحين: 1601] امام ابوم محموم عبداللہ بن على بن الجارود رَحُظَ (المتوفى 307ه ما) نے بھى اس مديث كى تشجيح كى ہے۔ [المستقىٰ لابن الجارود: 540]

تنبیه: .....امام ابن الجارود و رئیلی نے اپنی کتاب "السمنتظی" میں صحت کا التزام کیا ہے، لہذا اس میں موجود ہ روایات امام صاحب کے نزدیک صحیح متصور ہوں گی ۔ یہی بات احناف کی درج ذیل کتب میں موجود ہے۔ [درس تریزی: 63/11،191،طبع مکتبہ دارالعلوم کراچی۔ خیر الاصول فی حدیث رسول، ص: 11 طبع قدیمی کتب خانہ کراچی از مولوی خیر مجمد جالندھری دیوبندی۔ بوادرالنوادر، ص 135 از انثرف علی تھانوی۔ الکوکب الدری 51/1، طبع مکتبہ الشخ۔ تشریحات تریزی محتاب تریزی کتب خانہ۔ دقائق السنن: 46/1، طبع مکتبہ سفدرید پشاور]

امام ابوز كرياليجي بن شرف الدين النووي رشك (المتوفى 676 هـ) فرماتے ہيں:

رُواهُ النَّسَائِكُ فِإِسْنَادٍ عَلَى شَرْطِ الصَّحِيحَيْنِ ـ"اس مديث كوامام نسائى في إسْنَادٍ عَلَى شَرْطِ الصَّحِيحَيْنِ ـ"اس مديث كوامام نسائى في بخارى وسلم كى شرط يرروايت كيا ہے "والمجموع: 1126/1، طبع بيت الأفكار

امام ابوعبداللہ محمد بن احمد بن عثمان الذہبی ﷺ (التوفی 748 ھ) نے بھی اس حدیث کو بخاری ومسلم کی شرط برصحیح کہا ہے۔[تلخیص المتدرک:360/1]

امام ابوالفضل احمد بن على بن حجر العسقلانى رئالله (المتوفى 852ه) اس حدیث کے بارے میں فرماتے ہیں: إِسْنَادُهُ صَحِیح "اس حدیث کی سند صحیح ہے۔" [فتح الباری: 260/3، طبع داراللام، الریاض]

محدث العصر علامہ ناصر الدین البانی رشک (المتوفی 1420 هے) فرماتے ہیں: و هذا سند صحیح ہے، اس کے رواۃ سند صحیح ہے، اس کے رواۃ بخاری ومسلم کے رجال میں سے ہیں۔'[ارواء الغلیل: 180/3، ح: 734 طبع المکب الاسلامی]

محدث شہیر ذہبی عصر حافظ زبیر علی زئی اِٹراللہٰ (التوفی 1435ھ) نے بھی اس روایت کو صحیح کہا ہے۔[مقالات: 59/1، هدية المسلمين ص 129، طبع مکتبه اسلاميہ-الحديث شارہ 3 ص 26]

بھی کرے تو بھی بیر حدیث منقطع قرار نہیں پائے گی، کیوں کہ دوسری سند میں سیدنا ابوامامہ راٹنٹو نے کسی دوسرے صحافی سے سننے کی صراحت بھی کردی ہے۔[الأوسط لابن السندر، ح: 3158۔ السمستدرك على الصحيحين: 361/1، وقال الحاكم: هذا حدیث صحیح علی

صور وقد الشيخين ولم يخرجاه] شرط الشيخين ولم يخرجاه]

اس حدیث میں نماز جنازہ میں ایک طرف سلام کوسنت کہا گیا ہے، واضح رہے

کہ جب بھی کوئی صحابی کسی مسئلے کوسنت کہہ کر بیان کرے تو وہ حدیث مرفوع کے حکم میں ہوتی ہے۔اس اصول پرمحدثین کا اجماع ہے۔

[المستدرك على الصحيحين: 358/1]

امام ابوعبدالله محربن ادريس الثافعي رَّاللهِ (المتوفى 204هه) فرمات بين: وَأَصْحَابُ السَّبِيِّ لا يَقُوْلُوْنَ بِالسُّنَّةِ إِلَّا لِسُنَّةِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِمْ نِي اكرم عَلَيْهُمْ كَصَابِهِ سنت كا لفظ صرف سنت رسول عَلَيْهُمْ بى پر بولتے تھے۔ [كتاب الأم: 470/1، طبع دارابن حزم] حافظ ابن ججر العسقلاني رَّاللهُ (المتوفى ۸۵۲هه) فرماتے بين:

قولُ الصَّحَابِيِّ مِنَ السُّنَّةِ كَذَا فَالْأَكْثَرُ عَلَى أَنَّ ذَٰلِكَ مَرْفُوعٌ ، وَنَقَلَ ابسنُ عَبْدِ الْبَرِّ فِيْهِ الاتِّفَاقَ ـ 'صحابی کاسنت کہنا اکثر کنزد یک مرفوع کے علم میں ہوتا ہے ، اور ابن عبد البر رِخْلِثِ نے اس پراجماع نقل کیا ہے۔ [شرح نخبة الفکر ، ص: 108 طبع مکتبة البشری] نیز اسی بات کوعلاء احناف نے بھی تسلیم کیا ہے۔ [عددة القاری شرح صحیح البخاری: 8/203، تحت حدیث 5531 طبع مکتبدر شید یکوئید شرح نزهة النظر ، ص: 560 طبع قدی کی کتب خانہ کرا چی۔ توضیح السن ن 5561، ازعبرالقوم حقانی درس ترندی:

اس حدیث میں نماز جنازہ میں ایک طرف سلام پھیرنے کے ساتھ ساتھ سورہ فاتحہ پڑھنے کا بھی ثبوت موجود ہے۔ افسوس ہے آل تقلید پر کہ انھوں نے اس حدیث سے ثابت ہونے والے مذکورہ دونوں مسائل کوتقلید نا سدید کی جھینٹ چڑھا دیا!

## ر<sup>ل</sup>يل(2):

عَنْ نَافِع، عَنِ ابْنِ عُمَرَ أَنَّهُ كَانَ إِذَاصَلَّى عَلَى الْجِنَازَةِ رَفَعَ يَدَيْهِ فَكَبَّرَ، فَإِذَا فَرَغَ سَلَّمَ عَلَى يَمِينِهِ وَاحِدَةً.

امام نافع رشالت فرماتے ہیں کہ سیدنا عبداللہ بن عمر دلا تھی جب نماز جنازہ رہا ہے تو اپنی دائیں جانب تورفع الیدین کرتے، پھر کہتے، پھر جب فارغ ہوتے تو اپنی دائیں جانب ایک ہی سلام پھیرتے۔ "والمصنف لابن أبي شیبة، ح: 307/3، ح: 11611) اس کی سند سجیح ہے۔ محدث شہیر حافظ زبیر علی زئی رشالت (التوفی: 1435ھ) فرماتے ہیں: اس کی سند بالکل سجیح ہے۔ (فتاوی علمیہ: 542/1)

#### اجماع صحابه رْجَالْتُدْمُ:

سى بھى صحابى ﴿ وَالنَّهُ اللَّهِ عَلَى طرف سلام كى مخالفت ثابت نہيں، اسى وجہ سے كَى ائمه وعلاء نے اس پر اجماع صحابہ كادعوكى كيا ہے۔ جيسا كہ امام ابومجہ عبدالله بن احمدابن قدامه المقدى رئالله (المتوفى 620ه) فرماتے ہیں: التَّسْلِيمُ عَلَى الْبِحِنَازَةِ تَسْلِيمَةُ وَالْحِدَةُ ، عَنْ سِتَةٍ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِي فَيْ وَلَيْسَ فِيهِ اخْتِلَافُ إِلَّا عَنْ إِبْرَاهِيمَ فَي الْحَدِيثِينَ وَلَيْسَ فِيهِ اخْتِلَافُ إِلَّا عَنْ إِبْرَاهِيمَ فَي مَارِي اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ

"مَنْ سَمَّيْنَا مِنَ الصَّحَابَةِ، وَلَمْ يُعْرَفْ لَهُمْ مُخَالِفٌ فِي عَصْرِهِمْ، فَكَانَ إِجْمَاعًا."

''یعنی جَن صحابہ ﴿ مَالَنَهُ کَهُم نے نام لیے ہیں ان کے زمانے میں ان کی مخالفت ثابت نہیں یوں اس (ایک طرف سلام) پراجماع ہوگیا۔'[أیضاً] امام صاحب مزید جوز جانی سے قل کرتے ہوئے فرماتے ہیں: "أَمَّا إِذَا أَجْمَعَ النَّاسُ وَاتَّفَقَتْ الرِّ وَایَةُ عَنِ الصَّحَابَةِ وَالتَّابِعِینَ ،

فَشَذَّ عَنْهُم رَ جُلُّ، لَمْ يُقَلْ لِهَذَا اخْتِلافٌ."

'دلینی جب لوگوں کااس (جنازے میں ایک طرف سلام پھیرنے پر) اجماع ہوگیا اور صحابہ و تابعین سے اتفاق ثابت ہوگیا توالک آ دمی کے شاذ قول کو اختلاف کانام نہیں دیا جائے گا۔ [أیضاً]

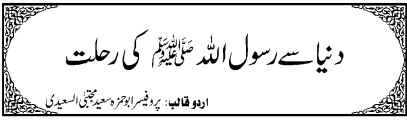
امام صاحب کی تصریح سے معلوم ہوا کہ نماز جنازہ میں ایک طرف سلام پر اجماع ہے اور دوطرف سلام والا موقف شاذ ہے۔

امام ابوبکر بن منذرنیساپوری رشالیهٔ (التوفی 319ه) فرماتے ہیں: نماز جنازہ میں ایک طرف سلام پھیرنا مجھے ابوامامہ والتی کی حدیث کی وجہ سے زیادہ پیندہے اوراس لیے بھی کہ اس (ایک طرف سلام) پر صحابہ کرام رفی التی کی کا کا کم کی دیا ہے وہ دیگرلوگوں کی بنسبت سنت کا زیادہ علم رکھنے والے تھے، اور انھوں نے رسول اکرم کی لی نماز کا مشاہدہ کیا اور اسے یاد کیا اور جن صحابہ سے ایک طرف سلام پھیرنا ثابت ہے، ان سے کسی بھی (صحابی) نے اختلاف نہیں کیا۔[الاوسط لابن المنذر: 493/5، طبع دار الفلاح]

سعودی عرب کی فقاوی کمیٹی (لجنة الدائمة ) نے بھی ایک طرف سلام پراجماع نقل کیاہے، فرماتے ہیں:

"تتابع العمل من الصحابة والتابعين رضى الله عنهم على تسليمة واحدة عن اليمين من صلاة الجنازة، ولم يعرف بينهم خلاف في ذلك، ولم يثبت عن أحد منهم فيما نعلم أنه انصرف منها بتسليمتين"

"لعنی صحابہ اور تابعین کا ہمیشہ نماز جنازہ میں ایک طرف سلام برعمل رہا ہے،ان کے درمیان اس مسلے میں کوئی اختلاف نہیں تھا۔ ہماری معلومات کے مطابق ان (صحابہ وتابعین) میں سے کسی ایک سے بھی نماز جنازہ میں دوطرف سلام بھیرنا ثابت نہیں۔"[فتاوی اللجنة الدائمة 390/8، طبع إدارة البحوث العلمية والإفتاء]



امام اسحاق بن راهويه (المتوفى 238ھ) فرماتے ہيں:

مرحوم بن عبد العزیز القرش نے ہمیں خبر دیتے ہوئے کہا کہ ہم سے ابوعمران الجونی نے یزید بن بانبوں کے طریق سے روایت کرتے ہوئے خبر دی، اس نے کہا:

''سیّدنا عثمان ڈاٹیو کی شہادت کے دنوں میں اپنے اونٹ پر سوار ہوکر مدینہ منورہ سے باہر چلا گیا تھا، میرا ایک دوست بھی میرے ساتھ تھا۔ وہ (دراصل) میری بکریوں کا چرواہا تھا۔ میرے اس دوست نے (ایک موقع پر) مجھ سے کہا: کیا خیال ہے، ہم اُم المونین سیّدہ عائشہ صدیقہ ڈاٹی کی خدمت میں حاضری نہ دے آئیں؟ میں نے کہا: ہاں ضرور جانا چاہیے، کیا شہرے ساتھ چل دیا اور ہم المونین کے جرے کے پاس پہنچ گئے۔ (اُم المونین کے بھائی) سیّدنا عبد الرحمٰن بن ابی بر ڈاٹھ المونین کے بھائی) سیّدنا عبد الرحمٰن بن ابی بر ڈاٹھ ہمارے پاس سے گزر کر اندر چلے گئے اور انھوں نے ہمارے لیے اُم المونین سے ہم کلامی کی اجازت طلب کی۔ اُم المونین دروازے کے قریب آکر دروازے کی اوٹ میں کلامی کی اجازت طلب کی۔ اُم المونین نے فرمایا: یہ ''عسر الگ کیا جیان ہے؟ انھوں نے فرمایا: یہ ''عسر الگ کیا چیز ہے؟ اس نے کہا کہ کہنے کہن کو ''عب اُلگ کیا خیال ہے؟ انھوں نے فرمایا: یہ ''عسر الگ کیا نے بان کے مطابق اس کا نام ''دیفی'' کو ''عب اُلگ کے بیان کے مطابق اس کا نام ''دیفی'' کو ''عب جایا کر نے تھے۔ رسول اللہ گائی محمول تھا کہ آپ (دیگر رسول گائی محمول تھا کہ آپ کر نے تھے۔ رسول اللہ گائی کا معمول تھا کہ آپ (دیگر رسول تھا اور آپ میرا بوسے لیا کرتے تھے۔ رسول اللہ گائی کا معمول تھا کہ آپ (دیگر رادی کے پاس سے گزرتے تو کوئی از واج میں سے کسی کے گھرسے آتے ہوئے) میرے جرے کے پاس سے گزرتے تو کوئی از واج میں سے کسی کے گھرسے آتے ہوئے) میرے جرے کے پاس سے گزرتے تو کوئی

الی بات کہہ جاتے (یا کوئی الیا کام کرجاتے) جس سے میری آئکھیں ٹھنڈی ہوجاتیں۔

یعنی اس بات (یا کام) سے مجھے بہت زیادہ مسرت ہوتی۔ اس کے بعد ہوا یوں کہ آپ میرے (حجرے کے) پاس سے گزرے تو آپ نے مجھ سے کوئی بات نہ کی۔ اس کے بعد بھی آپ گزرے تو آپ نے مجھ سے کوئی بات نہ کی۔ (تو میں نے لونڈی، خادمہ سے کہا کہ دروازے کے قریب میرا تکیہ لگادو) اور میں نے (مریض آ دمی کی طرح) سر پر کیڑا با ندھ لیا اور بستر پر لیٹ گئی۔ (آپ نے مجھے اس حالت میں دیکھا تو) فرمایا: ''عائش! کیا بات ہے؟'' میں نے عرض کیا کہ اللہ کے رسول! سر میں درد ہے۔ اٹھی دنوں جبر بل طیگا آپ کو اطلاع میں نے عرض کیا کہ اللہ کے رسول! سر میں درد ہے۔ اُٹھی دنوں جبر یل طیگا آپ کو اطلاع دے چھ کہ آپ اب دنیا سے رخصت ہونے والے ہیں۔ میری بات من کر آپ نے فرمایا: ''سر درد کی شکایت تو میں کروں۔'' اُم المومنین کا بیان ہے کہ اس واقعہ کے پچھ ہی دنوں بعد جارآ دمی آپ کوایک جادر پر رکھ کر اٹھا کر لائے۔

آپ نے مجھ سے فرمایا: ''عائشہ! باقی خواتین (اُمہات المونین) کو بلواؤ۔'' میں نے سب کی طرف پیغام بھیجا۔ سب آ گئیں تو آپ نے فرمایا: ''(بیاری کی شدت کی بنا پر) میں (باری کے مطابق) تمھارے ہاں نہیں آ سکتا۔ لہذاتم مجھے باقی ایام عائشہ کے گھر میں گزارنے کی اجازت دے دو۔'' سب نے خوثی خوثی اجازت دے دی۔

سیّدہ عائشہ رہا گیا کا بیان ہے کہ ایک دن میں نے دیکھا کہ آپ کا رخ مبارک خوب سرخ ہو چکا اور آپ کو پسینہ آرہا تھا۔ اس سے پہلے میں نے بھی کسی کی روح نکلنے کا منظر نہیں دیکھا تھا۔ آپ نے فرمایا،'' عائشہ! میراجسم اینے سینے پرٹکا دو۔''

میں نے آپ کواپنے سینے پرٹکا کراپنا ہاتھ آپ کے جسم اطہر پررکھ دیا۔ اس دوران میں آپ نے اپنا سراٹھا کراوپر کو دیکھا تو میں نے اپنا ہاتھ اٹھالیا۔ میں نے سمجھا کہ آپ میرا بوسہ لینا چاہتے ہیں۔ اس وقت آپ کے دہن مبارک سے پانی کا ٹھنڈا قطرہ نکل کر میرے سینے پر آپڑا۔ اس کے ساتھ ہی آپ جھک کر بستر پر جاریڑے۔

اس سے پہلے میں نے کسی کوفوت ہوتے نہیں دیکھا تھا۔ آپ کا آخری منظر دیکھنے کے بعد

اب مجھے اوروں کی وفات کا پتہ چلنے لگ گیا ہے۔

میں نے آپ کے اوپر کیڑا ڈال کر آپ کو ڈھانپ دیا۔ اس کے بعد سیّدنا عمر بن خطاب ڈھائی تشریف لائے۔ سیّدنا مغیرہ بن شعبہ ڈھائی بھی آپ کے ہمراہ تھے۔ انھوں نے اندر آنے کی اجازت طلب کی۔ میں نے انھیں آنے کی اجازت دے دی اور پردہ اپنی طرف تھینچ لیا۔ سیّدنا عمر ڈھائی نے آگے بڑھ کر آپ کے رخ مبارک سے کیڑا ہٹا کر دیکھا اور کہا عائشہ! رسول سیّدنا عمر ڈھائی نے آگے بڑھ کر آپ کے رخ مبارک سے کیڑا ہٹا کر دیکھا اور کہا عائشہ! رسول اللہ مَا اللہ عَلَی ہوئے کہا: ہائے مصیبت۔ بیتو ہمارے لیے بہت ہوئے کہا: ہائے مصیبت۔ بیتو ہمارے لیے بہت بڑاغم (صدمہ) ہے۔ بھروہ دونوں اٹھ کر باہر کی طرف چل دیے۔

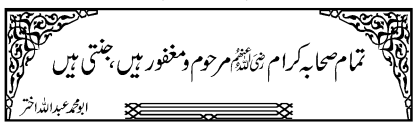
دروازے کے قریب جاکر مغیرہ ڈاٹیڈ نے پوچھا: عمر! اللہ کے رسول وفات پاگئے ہیں۔ انھوں نے کہا: تم غلط کہہ رہے ہو۔ اللہ کی قتم! رسول اللہ مٹاٹیڈ ابھی فوت نہیں ہوئے۔ آپ پراس وقت تک موت نہیں آئے گی جب تک آپ منافقین (کا صفایا کرنے کے لیے ان) کوقتل کرنے کا حکم نہیں دیں گے۔ مجھے تو ہمیشہ الٹی ہی باتیں سوجھتی ہیں۔

 لوگ ہمیشہ جیتے رہیں گے ہر جان موت چکھے والی ہے۔''اس کے بعد ابو بکر ڈاٹٹو نے آپ کو فرمایا کہ لوگو! خردار! تم میں سے جو کوئی محمہ طالع کے وہاں اضوں نے خطبہ دیتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ لوگو! خردار! تم میں سے جو کوئی محمہ طالع کی عبادت کیا کرتا تھا تو (اسے علم ہونا چاہیے کہ) محمہ طالع تو وفات پاگئے ہیں اور جو کوئی اللہ تعالیٰ کی عبادت کیا کرتا تھا، (تو اسے علم ہو کہ) اللہ تعالیٰ زندہ ہے اسے (بھی بھی) موت نہیں آئے گی، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَمَا جَعَلُنَا لِبُسُورِ مِنْ قَبُلِكَ الْحُدُلَ لَٰ اَفَا بِنَ مِّتَ فَهُمُ الْحَلِدُ وَنَ شَوَ كُلُّ نَفْسِ کَهُ اللّٰہِ وَمِنْ قَبُلِكَ الْحُدُلَ لَٰ اَفَا بِنَ مِّتَ فَهُمُ الْحَلِدُ وَنَ شَوْکَ کُلُّ نَفْسِ کَهُ اللّٰہِ وَمِنْ قَبُلِكَ الْحُدُلَ اَ فَا بِنَ مِی ہم نے آپ سے پہلے سی بھی کو وَمَا جَعَلَدُنَا لِبَسِنَ کی ایک میں ہم نے آپ سے پہلے سی بھی انسان کے لیے اس دنیا میں ہمیشہ رہنا مقدر نہیں کیا، اگر آپ فوت ہونے والے ہیں تو کیا یہ کو موجی تھی سید تا ہو ہم رہان موت چکھنے والی ہے۔''سیدنا عمر خالیوں کے دہن سے یہ آیت سید کو موجی تھی اور کی کتاب (قرآن مجید) میں ہے؟ تو اضوں نے جرت سے دریافت کیا: الوبکر! کیا یہ آیت اللہ کی کتاب (قرآن مجید) میں جو (بجرت کے موقع پر) غار میں رسول الله بال کہ سے اللہ طالع کے ساتھ تھے اور یہی '' فانی اثنین'' ہیں جو (بجرت کے موقع پر) غار میں رسول اللہ طالع کے ساتھ تھے اور یہی '' فی اُنتین' ہیں جن کا تذکرہ کرتے ہوئے اللہ نے فرمایا در اللہ بال کہ اللہ اللہ کی اللہ کہ کے اللہ کے اللہ کی اللہ کی آئی اُنْدَیْنِ اِذْ هُمُهَا فِی الْفَارِ ﴾ (التوبة: 400)

حدیث کے راوی ''مرحوم'' کہتے ہیں کہ میرے شخ ابوعمران الجونی نے اور بھی بہت سی باتیں ذکر کی تھیں۔ جو اس وقت مجھے یا ونہیں، (سیّدنا ابوبکر صدیق والنّو کا خطاب اور سیّدنا عمر والنّو کی بات) سن کرتمام صحابہ کرام و گالنّو کی سیّدنا ابوبکر صدیق والنّو کی بیعت کرلی۔ عمر والنّو کی بات) سن کرتمام صحابہ کرام و گالنّو کے سیّدنا ابوبکر صدیق و اسنادہ حسن۔ یزید (مسند اسحاق بن راهویة: 1337 و اللفظ له۔ مسند أحمد: 220/6 و إسنادہ حسن۔ یزید بن بابنوس ذکرہ ابن حبان فی کتاب الثقات ( 548/8) وقال الدار قطنی: لابائس به (سؤالات البرقانی: 559)، وقال ابن عدی: احادیث مشاهیر (الکامل: 169/9) ووثقه الحاکم والذهبی (المستدرك: 393/2)





استعاذ العلماء حافظ عبدالسلام بن محمد طِلْقُهُ قَم طراز مين:

''خلاصہ بدہے کہ صحابہ کرام ڈٹائٹٹر کی عظیم الشان جماعت میں سے اگر کسی ہے کبھی کوئی گناہ سرزد ہوا بھی ہے تو اسے فوراً توبہ کی تو فیق نصیب ہوئی ہے۔حق تعالیٰ نے ان کورسول كريم مَا لَيْنَا كُلِي كَلِي عِنْ بِرِكت ہے اپیا بنادیا تھا كہ شریعت ان كى طبیعت بن گئی تھی، خلاف شرع کوئی کام یا گناہ سرز دہونا انتہائی شاذ و نادر تھا۔ان کے اعمال صالحہ، نبی کریم تاثیم اور اسلام پراینی جانیں قربان کرنا اور ہر کام میں اللہ تعالی اور اس کے رسول مُثَاثِیَّا کے اتباع کو وظیفہ زندگی بنانا اور اس کے لیے ایسے مجاہدات کرنا جن کی نظیر بچپلی امتوں میں نہیں ملتی، ان یے شار اعمال صالحہ اور فضائل و کمالات کے مقابلے میں عمر بھر میں کسی گناہ کا سرز دیہوجانا اس کوخود ہی کالعدم کردیتا ہے۔ دوسرے اللہ تعالی اور اس کے رسول مَالْیَا مُم کمیت وعظمت اور ادنیٰ سے گناہ کے وقت ان کا خوف، خثیت اور فوراً توبہ کرنا بلکہ اپنے آپ کوسزا کے لیے خود پیش کردینا روایات حدیث میں مشہور ومعروف ہے اور بحکم حدیث گناہ سے تو بہ کرنے والا ایسا ہوجا تا ہے جیسے گناہ کیا ہی نہیں۔ تیسرے قرآن کے ارشاد کے مطابق اعمال صالحہ اور حسنات خود بھی گناہوں کا کفارہ ہوجاتے ہیں، جبیبا کہ فرمایا: ﴿ إِنَّ الْحَسَنْتِ يُنْ هِنْنَ السَّيَّاتِ لَ ﴾ (ہود: 114)'' بے شک نیکیاں برائیوں کو لے جاتی ہیں۔'' خصوصاً جب ان کی حسات عام لوگوں کی طرح نہیں، بلکہ ان کا حال وہ ہے جو ابوداؤد اور ترمذی نے سعید بن زید رہاٹی سے (جوعشره میش سے ایک ہیں)نقل کیا ہے، وہ فرماتے ہیں: ((لَـمَشْهَـدُ رَجُل مِّنْهُمْ مَعَ رَسُوْلِ اللَّهِ عِلَيَّ يَغْبَرُّ فِيْهِ وَجْهُهُ خَيْرٌ مِنْ عَمَلِ أَحَدِكُمْ عُمُرَهُ وَلَوْ عُمِّرَ عُمَرَ نُوْحٍ)) (ابوداؤد، السنة، باب في الخلفاء، ح: 4650، قال الألباني صحيح) ''اللہ کی قسم! ان میں سے کسی شخص کا نبی کریم علیہ آئے کے ساتھ کسی جہاد میں شریک ہونا جس میں ان کے چہرے پر غبار پڑگیا ہو، تم میں سے کسی شخص کی عمر بھر کی عبادت واطاعت سے افضل ہے۔ اگر چہ اس کو نوح علیہ آئی کی عمر دے دی گئی ہو۔'' اس لیے ان سے صدور گناہ کے وقت اگر چہ سزا وغیرہ میں معاملہ وہی کیا گیا جو اس جرم کے لیے مقرر تھا، مگر اس کے باوجود بعد میں کسی کے لیے جائز نہیں کہ ان میں سے کسی کو فاسق قرار دے۔ اس لیے اگر نبی کریم علیہ آئی ہو عہد میں کسی صحابی سے کوئی گناہ موجب فسق سرز دبھی ہواور اس وقت ان کو فاسق کہا بھی گیا ہو تو اس سے یہ جائز نہیں ہوجا تا کہ اس فسق کو ان کے لیے ہمیشہ کا تھم سمجھ کو معاذ اللہ فاسق کہا جائے۔'' (تفییر القرآن الکریم: 390/4) میں 1900ء (391)



## مُلّا ں کی دوڑ مسجد تک؟

(ڈاکٹر ابوجابرعبداللہ دامانوی)

یہ جملہ کس کا ہے؟ اوراس کی دوڑ کہاں تک تھی؟ اور وہ کون تھا؟ اور وہ کون سی ممارت ہے کہ جس کی طرف جانے والے ہر قدم پرایک نیکی لکھ دی جاتی ہے اوراس کا ایک درجہ بلند ہوجاتا ہے اوراس کا ایک گرد وہ بلند ہوجاتا ہے۔ (صحیح مسلم، ح: 54) اور وہ کون سی جگہ ہے کہ جس کی طرف صبح و شام جانے والے کے لیے اللہ تعالیٰ جنت میں ضیافت کا اہتمام فرماتا ہے۔ (بخادی و مسلم) اور وہ کون سی جگہ ہے کہ جہاں اللہ کے مجبوب محمد رسول اللہ طابق کی فرماتا ہے۔ (بخادی و مسلم) اور وہ کون سی جگہ ہے کہ جہاں اللہ کے مجبوب محمد رسول اللہ طابق کی ازواج مطہرات ٹھا گیا گیا گیا ہے جایا کرتے تھے اور جس عمارت کے ساتھ نبی مناقیا ہم کی ازواج مطہرات ٹھا گیا گیا ہم کی سے جایا کریں تا کہ جنت کا اعلیٰ مقام آپ کو بھی حاصل ہو۔ اور جس شخص نے یہ جملہ (جواب سے جایا کریں تا کہ جنت کا اعلیٰ مقام آپ کو بھی حاصل ہو۔ اور جس شخص نے یہ جملہ (جواب عام ہو چکا ہے) کہا ہے، اسے بھی اللہ تعالیٰ ہدایت نصیب فرمائے کیوں کہ دین کی باتوں سے عام ہو چکا ہے) کہا ہے، اسے بھی اللہ تعالیٰ ہدایت نصیب فرمائے کیوں کہ دین کی باتوں سے مام ہو چکا ہے) کہا ہے، اسے بھی اللہ تعالیٰ ہدایت نصیب فرمائے کیوں کہ دین کی باتوں سے مام ہو چکا ہے) کہا ہے، اسے بھی اللہ تعالیٰ ہدایت نصیب فرمائے کیوں کہ دین کی باتوں سے مام ہو چکا ہے) کہا ہے، اسے بھی اللہ تعالیٰ ہدایت نصیب فرمائے کیوں کہ دین کی باتوں سے نمام ہو نہائی میں ذلک)

# 

مولا ناسعيدالرحلن ہزاروي

ہمارے معاشرے میں ایک بات بڑی تیزی سے پھیلائی جارہی ہے کہ نماز جس طرح مرضی کوئی پڑھے بس نماز پڑھنی چاہیے۔ یہ سوچ یہ نظریہ قرآن و حدیث سے مطابقت نہیں رکھتا، ذیل میں اسی بات کا جائزہ لیا جارہا ہے۔

یہ بات تو بالکل درست ہے کہ نماز پڑھنی چاہیے لیکن یہ کہنا کہ جس طرح کسی کی مرضی ہے اُس طرح پڑھے، یہ درست نہیں، کیوں کہ قرآن وحدیث اس کی تائید نہیں کرتے۔ارشاد ربانی ہے:

﴿ لَقُلْ كَانَ لَكُوْرِ فِي رَسُولِ اللهِ أَسُوقٌ حَسَنَكُ ﴾ (الاحزاب: 21) " يقيناً تمهارے ليے رسول الله ميں عمدہ نمونہ (موجود) ہے۔"

یہ آیت اس بات کی بہت بڑی دلیل ہے کہ نبی کریم سالی کے اقوال وافعال میں اقتدا پیروی اور تا بعداری کرنا ضروری ہے۔ اپنی مرضی کاعمل کرنا یا مرضی کا طریقہ اختیار کرنا درست نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ کی عبادت میں اپنی مرضی نہیں چل سکتی۔ عبادت اللہ کی اور طریقہ رسول اللہ سالی کی عبادت میں اپنی مرضی کہا ہے کہ اُسے رسول اللہ سالی کی عطریقے کے اللہ سالی کی عبادے اس میں اپنی مرضی کوشامل نہ کیا جائے۔

استياسهل بن سعد الساعدى طاشير روايت كرتے ہيں:

... . ثُمَّ رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهَا وَكَبَّرَ وَهُوَ عَلَيْهَا ثُمَّ رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهَا وَكَبَرَ وَهُو عَلَيْهَا ثُمَّ رَكَعَ وَهُو عَلَيْهَا ، ثُمَّ نَزَلَ الْقَهْقَرَى فَسَجَدَ فِي أَصْلِ الْمِنْبُرِ ، ثُمَّ عَادَ ، فَلَمَّا فَرَغَ أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ فَقَالَ: ((أَيُّهَا النَّاسُ! إِنَّمَا صَنَعْتُ عَادَ ، فَلَمَّا فَرَغَ أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ فَقَالَ: ((أَيُّهَا النَّاسُ! إِنَّمَا صَنَعْتُ

هَذَا لِتَأْتَمُّوا بِيْ وَلِتَعَلَّمُوا صَلاتِي . )) (صحیح البخاري ، ح: 917) 
"……پھر میں نے دیکھا کہ رسول اللہ عَلَیْمُ نے اس پر نماز پڑھنا شروع کی، اُسی پر کھڑے تکبیر کہی، اُسی پر رکوع کیا، پھر الٹے پاؤل نیچ اتر آئے اور منبر کی جڑ میں سجدہ کیا اور پھر واپس منبر پر آگئے جب آپ عَلَیْمُ نماز سے فارغ ہوئے تو لوگول کی طرف متوجہ ہوکر فر مایا: ''لوگو! میں نے یہ (عمل) اس لیے کیا تا کہ میری پیروی کرواور میری نماز سیکھلو۔''

آپ عَلَيْمُ نِهُ مَنْهُ رِيْعَلِيمُ وَرَبِيت اورا پَيْ نَمَازَ كَاطَرِيقَهُ سَكُمَا نِهُ كَا لَيْهُ مَرَى جَسَ سِهُ ثَابِت ہُوتا ہے كَهُ نَمَازَ اپِيْ مَرضى سے بڑھنى ہوتى تو رسول الله عَلَيْمُ نہ تو نماز سَكُمَاتِ اور نہ بى پيروى كَروَ ' ہے۔ اگر نماز اپنى مرضى سے بڑھنى ہوتى تو رسول الله عَلَيْمُ نہ تو نماز سَكُماتِ اور نہ بى پيروى كا حكم ديا۔ لہذا ہميں ہُى آپ عَلَيْمُ كى نماز ليكن آپ عَلَيْمُ كى نماز ليكن آپ عَلَيْمُ كى نماز ليكن آپ عَلَيْمُ كى نماز اداكر كے پيروى كر نے كاعملى بُوت كاطريقة سيكمنا چا ہيے اور آپ كے طريقے كے مطابق نماز اداكر كے پيروى كر نے كاعملى بُوت ديا چا ہيے اور زماز ميں اپنى مرضى كوچوڑ كر رسول الله عَلَيْمُ كى مرضى والاطريقة اپنانا چا ہيے۔ ہوئے اور ہم سب ہم عمر اور نو جوان سے اور ہم آپ عَلَيْمُ كے پاس بيں دن اور بيں را تيں مُحمر ہو اور رسول الله عَلَيْمُ كے باس بيں دن اور بيں را تيں واپس جانے كاشوق ہو تو آپ نے ہم حال كے بارے بيں ہو چھاجن كو ہم اپنے تيجھے چھوڑ كر واپس جانے كاشوق ہو تو آپ نے ہم حال كے بارے بيں ہو چھاجن كو ہم اپنے تيجھے چھوڑ كر واپس جانے كاشوق ہو تو آپ نے ہم حال كے بارے بيں ہو چھاجن كو ہم اپنے تيجھے چھوڑ كر اور ان كے بارے بيں ہو چھاجن كو ہم و مُر و هُمْ و مَدُ و هُمْ و مُر و هُمْ و مَدُ و هُمْ و مُر و هُمْ و مَدُ و مُر و هُمْ و سس) کو حكم دو اول كے پاس جاؤ اور ان كے ساتھ رہواور انصى تعليم دواور ان كے باتھ رہواور انصى تعليم دواور ان كے باتھ رہواور انصى تعليم دواور ان كے باتھ دواور ان كے ساتھ رہواور انصى تعليم دواور ان كے باتھ دورور انسى تعليم دواور ان

(( وَصَــلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّى فَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلاةُ فَلْيُؤَذِّنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ وَلْيَوُمَّكُمْ أَكْبَرُكُمْ . )) (صحيح البخاري ، ح: 631) لكُمْ أَحَدُكُمْ وَلْيُؤُمَّكُمْ أَكْبَرُكُمْ . )) (صحيح البخاري ، ح: 631) "اوراس طرح نماز پڑھو جس طرح تم نے مجھے نماز پڑھے ہوئے دیکھا ہے پس جب نماز کا وقت آجائے تو تم میں سے ایک (آدمی) اذان کے اور جوتم میں عمر کے اعتبار سے بڑا ہے وہ نماز پڑھائے۔''

حديث مبارك مين بيالفاظ نهايت قابل توجه بين:

((وَصَلُّوْا كَمَا رَأَيْتُمُوْنِيْ أُصَلِّيْ.))

"اوراس طرح نماز پڑھوجس طرح تم نے مجھے نماز پڑھتے دیکھا ہے۔"

اگرنماز اپنی مرضی سے پڑھنی ہوتی تو پھران الفاظ کی کوئی اہمیت باقی نہیں رہتی ہے بلکہ ضروری ہے کہ نماز آپ مُلْقِیْم کے طریقے کے مطابق ادا کی جائے جیسا کہ آپ مُلْقِیْم نے حکم دیا ہے کہ ((صَلَّوْ ا کَمَا رَأَیْتُمُوْنِیْ أُصَلِّیْ))

بیرحدیث مبارک بھی اس بات کی بہت بڑی دلیل ہے کہ نماز میں آپ تَالَیْمُ کا طریقہ اختیار کیا جائے اور نبی اختیار کیا جائے اور نبی کریم مَنَالَیْمُ کے طریقہ ہی کو پیند کیا جائے اور اسی کے مطابق نماز اداکی جائے۔

## صحابه كرام شَالَيْهُم اور نماز نبوي مَثَالَيْهُمْ:

صحابہ کرام ٹھا آپ ٹاٹیٹا کے طریقے کے مطابق ہی وضو و نماز صف بندی رکوع و ہجود اور قیام کیا کرتے تھے۔ابوقلایہ کہتے ہیں:

جَاءَ نَا مَالِكُ بْنُ الْحُوَيْرِثِ فَصَلَّى بِنَا فِي مَسْجِدِنَا هَذَا، فَقَالَ: إِنِّى لأُصَلِّي بِكُمْ وَمَا أُرِيدُ الصَّلَاةَ وَلَكِنَّنِيْ أُرِيدُ أَنْ أُرِيكُمْ كَيْفَ رَأَيْتُ النَّبِيَ بِكُمْ وَمَا أُرِيدُ الصَّلَاةَ وَلَكِنَّنِيْ أُرِيدُ أَنْ أُرِيكُمْ كَيْفَ رَأَيْتُ النَّبِي بِكُمْ وَمَا أُرِيدُ الصَّلَاةَ وَلَكِنَّنِي أُولِي أُرِيدُ أَنْ أُرِيكُمْ كَيْفَ رَأَيْتُ النَّابِي فَي اللَّهُ المَالِكِ مِن وَمِي ثَالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ المَالِكِ مَالِكُ مَن وَمِي ثَالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

میں نماز پڑھائی پھر انھوں نے کہا کہ میں تم کو نماز پڑھا رہا ہوں اور میرا ارادہ نماز کا نہیں ہے، لیکن میرا ارادہ یہ ہے کہ میں تم کو دکھاؤں کہ میں نے نبی کریم مَنْ ﷺ کوکس طرح نماز پڑھتے ہوئے دیکھاہے۔

فائدہ: سسیدنا مالک بن حویرث والنی نے طریقہ نبوی منالی کی غرض سے نماز پڑھائی تاکہ لوگوں کو نبوی نماز کا صحیح اور درست طریقہ معلوم ہو۔ للہذا ہمیں بھی درست اور صحیح طریقہ نبوی منالی کا محالی نماز پڑھیں۔ صحیح طریقہ نبوی منالی کی مطابق نماز پڑھیں۔ سیدنا انس والنی بیان کرتے ہیں:

إِنِّى لاَ ٱلْوْا أَنْ أُصَلِّى بِكُمْ كَمَا رَأَيْتُ النَّبِيَّ عِلَىٰ يُصَلِیْ بنا. . . (صحیح البخاري، ح: 821)

'' ہے شک میں شمصیں نماز پڑھانے میں اُس طریقہ میں کوئی کوتا ہی نہیں کروں گا جس طریقہ سے میں نے نبی کریم سکاٹیٹا کونماز پڑھاتے ہوئے دیکھا ہے۔''

فسائدہ: سسیّدنا انس ڈھائی مکمل طور پر نبی کریم سَائیا کی عظریقہ کے مطابق نماز پڑھاتے تھے اور اس طریقہ نبوی سَائیا کی میں کوئی کمی وکوتا ہی نہیں کرتے تھے۔ لہذا ہمیں بھی مکمل طور پر نبی کریم سَائیا کی نماز کا طریقہ سیکھنا چاہیے اور اُسی طریقہ نبوی سَائیا کی نماز کا طریقہ سیکھنا چاہیے اور اُسی طریقہ نبوی سَائیا کی مطابق نماز پڑھنی جا ہیے۔

آئمہ کرام کو چاہیے کہ وہ لوگوں کو مسنون نماز کے طریقہ کی راہنمائی کریں اوراس کے لیے احادیث مبارکہ کوخود بھی پڑھیں اور لوگوں کو بھی پڑھائیں۔ مثلاً میچ ابخاری کی کتاب الصلاة، اسی طرح دیگر کتب احادیث کی کتاب الصلاة کوخوب اچھی طرح پڑھ کرخود بھی عمل کیا جائے اور دوسروں کو بھی راہنمائی فراہم کی جائے۔

سيّدنا عثمان رُلِيُّهُ كَ آزاد كرده غلام حمران كہتے ہيں:

أَنَّهُ رَأَى عُثْمَانَ بْنَ عَفَّانَ دَعَا بِإِنَاءٍ، فَأَفْرَغَ عَلَى كَفَّيْهِ ثَلاثَ

مِرَارٍ فَغَسَلَهُمَا، ثُمَّ أَدْخَلَ يَمِينَهُ فِي الْإِنَاءِ فَمَضْمَضَ وَاسْتَنْثَرَ ثُلَّمَ غَسَلَ وَجْهَهُ ثَلَاثًا وَيَدَيْهِ إِلَى الْمِرْ فَقَيْنِ ثَلَاثَ مِرَارٍ، ثُمَّ مَسَحَ بِرَأْسِهِ، ثُمَّ غَسَلَ رِجْلَيْهِ ثَلَاثَ مِرَادٍ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ثُمَّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: ((مَنْ تَوَضَّاً نَحْوَ وُضُوئِي هَذَا ثُمَّ صَلَى رَكْعَتَيْن لَا يُحَدِّثُ فِيهِ مَا نَفْسَهُ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْهِ))

(صحيح البخاري، ح: 159)

میں نے سیّدنا عثان بن عفان رہائی کو دیکھا انھوں نے پانی کا برتن منگوایا پھر اپنا دایاں ہاتھ برتن میں اپنی ڈالا اور انھیں دھویا، پھر اپنا دایاں ہاتھ برتن میں دلال کر پانی پیا، کلی کی اور ناک میں پانی ڈال کر اسے صاف کیا (ناک کوجھاڑا) پھر تین بار اپنا چرہ دھویا اور کہنوں تک تین بار ہاتھ دھوئے (یعنی بازودھوئے) پھر تین بار اپنا چرہ دھویا اور کہنوں تک تین بار دھوئے اور کہا کہ رسول پھر اپنی سرکامسے کیا پھر دونوں پاؤں ٹخوں تک تین بار دھوئے اور کہا کہ رسول اللہ تکافی نے فر مایا: ''جس نے میرے اس وضو کی طرح وضو کیا پھر دور کعت نماز بڑھی اور ان کی ادائیگی کے دوران دل میں کوئی بات نہ کی (یعنی ادھر اُدھر کے خیالات میں مشغول نہ ہوا) تو اس کے گذشتہ گناہ معاف کر دیے جاتے ہیں۔'' میں مشغول نہ ہوا) تو اس کے گذشتہ گناہ معاف کر دیے جاتے ہیں۔'' صحیح مسلم (226) میں بیالفاظ بھی ہیں: شُسمَ قَالَ رَأَیْتُ رَسُوْلَ اللّٰہِ ﷺ تَو ضَا َ نَحْدَ وَو صُوْلِیْ ہُذَا۔ میں نے رسول اللہ سُؤیٹی کو دیکھا تھا آپ نے میرے اس وضو کے مانند وضو کیا۔

فائدہ: .....عابہ کرام ٹھائٹھ وضوبھی عین اُسی طرح کرتے تھے جس طرح آپ عَلَیْمَا وضو کیا کرتے تھے۔

اسی طرح کا واقعہ سیدناعلی ڈاٹئی سے بھی مروی ہے جس میں انھوں نے تعلیم وتربیت کے لیے وضوسکھایا اور وضو کے بعد فرمایا: ((مَنْ سَسرَّهُ أَنْ یَسْعُلَمَ وُضُوْءَ رَسُوْلِ اللّٰهِ ﷺ

فَهُو َ هٰذَا)) (سنن أبي داؤد: 111، وإسناده صحيح) جس كو بسند آتا ہے كه وه رسول الله مَالَّيْنَا كَا وضومعلوم كرے تو يہى ہے (رسول الله مَالَّيْنَا كَ وضوكا طريقه) ابوالقاسم الجدلى كہتے ہيں:

سُمِعْتُ النَّعْمَانَ بْنَ بَشِيرِ يَقُولُ: أَقْبَلَ رَسُولُ اللهِ عَلَى النَّاسِ بِوَجْهِهِ فَقَالَ: ((أَقِيمُوا صُفُو فَكُمْ)) ثَلاثًا ((وَالله! النَّاسِ بِوَجْهِهِ فَقَالَ: ((أَقِيمُوا صُفُو فَكُمْ)) ثَلاثًا ((وَالله! لَتُقِيمُنَّ صُفُو فَكُمْ أَوْ لَيُخَالِفَنَّ اللهُ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ)) قَالَ: فَرَأَيْتُ اللهُ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ)) قَالَ: فَرَأَيْتُ اللهُ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ) اللهُ وَرُكْبَتَهُ بِرُكْبَةِ صَاحِبِهِ السَّرَّجُلَ يَلْزَقُ مَنْكِبَهُ بِمَنْكِبٍ صَاحِبِهِ وَرُكْبَتَهُ بِرُكْبَةِ صَاحِبِهِ وَكَعْبَهُ بِكَعْبِهِ .)) (سنن أبي داؤد: 662) صحيح)

میں نے نعمان بن بشیر ڈٹائیڈ سے سنا ہے کہ رسول اللہ مٹائیڈ انے لوگوں کی طرف اپنا رخ کیا اور فرمایا: ''اپنی صفیں برابر کرلو۔'' آپ مٹائیڈ انے یہ بات تین دفعہ دہرائی۔' دفتہ اللہ کی! یا تو تم اپنی صفوں کو برابر رکھو گے یا اللہ تعالیٰ تمھارے دلوں میں مخالفت پیدا کردے گا۔' سیّدنا نعمان ڈٹائیڈ کہتے ہیں: پھر میں نے دیکھا کہ ایک آ دمی اپنے کندھے کواپنے ساتھی کے کندھے کے ساتھ، اپنے گھٹے کواپنے ساتھی کے کندھے کے ساتھ، اور اپنے شخنے کو اپنے ساتھی کے گئے کے ساتھ ملاکر اور جوڑ کر کھڑا ہوتا تھا۔

فسائدہ: ..... صحابہ کرام ڈاکٹھ نماز میں صف بندی بھی آپ مگھ کے مطابق کیا کرتے تھے۔ اپنی مرضی سے فاصلہ رکھ کر، دور دوریا آگے پیچپے نہیں کھڑے ہوتے تھے۔ لہذا ہمیں بھی اپنی مرضی چھوڑ کر سنت کے مطابق ہی صف بندی کرنی چاہیے۔

گزشتہ تمام دلائل اس نظریے کی مکمل تردید کرتے ہیں کہ نماز جس طرح مرضی پڑھی جائے بس پڑھنی چاہیے۔ بلکہ ثابت یہ ہوا کہ نماز اس طرح پڑھنی چاہیے جس طرح رسول اللہ عَلَیْمَ نِے بیا ہے۔ اُس میں اپنی مرضی کو داخل کرنا کسی بھی لحاظ سے صحیح نہیں ہے۔

## بْحُورْتِب بُحُوارِثُوكُالُ القول القوي في نقد الرجال للشيخ زبير علي زئي رَمُّ النَّهُ

(157) احمد بن محمد بن سعيد المروزي:

لم أجد له ترجمة . [الحديث: 33/3]

(158) أحمد بن محمد بن سعيد، المشهور بإبن عقدة الرافضي ساقط العدالة، لم يوثقه أحد وأثنى بعضهم على حفظه وثبت الجرح المفسر فيه. [تحفة الأقوياء، ص: 108]

(159) أحمد بن محمد بن سليمان التستري

ضعيف. [الحديث: 48/60]

(160) أحمد بن شبيب بن زياد، أبو بكر البزاز يعرف بإبن أبي شيبة ثقة . [الحديث: 8/71]

(161) أحمد بن محمد بن بن الصلت بن المغلس الحماني، المعروف بابن عطية

كذاب [الحديث: 46/78، 14/72]

(162) احمد بن محمد بن عبدالله بن صدقة، أبو بكر البغدادي ثقة بالاجماع. [الحديث: 14/55]

(163) أحمد بن محمد بن عبدالقاهر بن النصيبي، أبو العباس قال الذهبي: الشيخ الأجل [تاريخ الإسلام: 144/52] توفي: 692هـ... وراجع ذيل التقييد ( 388/1 رقم 755) ومعجم الشيوخ للذهبي (95/1 ت 86) وغيرهما. [شمائل ترمذي، ص: 43]

(164) أحمد بن محمد بن عبدالله بن أحمد بن يحي، المعروف بإبن أبى العوام السعدي

لم يثبت توثيقه عن المحدثين. [الحديث: 38/104]

(165) أحمد بن محمد بن علي الصيرفي، إبن الآبنوسي

ضعيف. [الحديث: 46/78]

(166) أحمد بن محمد بن عمر القرشي، أبو بكر ضعيف، والله أعلم. [الحديث: 43/106]

(167) أحمد بن محمد بن عمرو بن عيسى كُركر (أو) كُركرة لم أجد من وثقه. [الحديث: 27/84]

(168) أحمد بن محمد بن عمرو بن مصعب المروزي الفقيهه، أبو بشر

قال الدارقطني: يضع الحديث. (الضعفاء والمتروكون للدارقطني: 60). [الحديث: 85/94]

(169) أحمد بن محمد بن عيسى الوراق، أبو العباس ضعيف. [اختصار علوم الحديث، ص: 110]

قال الدارقطني: متروك (كتاب الضعفاء والمتروكين للدارقطني: قال الدارقطني: متروك (كتاب الضعفاء والمتروكين للدارقطني: 58) وقال ابن عدي: أحاديثه مناكير، لا تحصى كثرة وهو بين الأمر بالضعف. (الكامل: 1991) وقال إسماعيل بن إسحاق القاضي: قليلا ، تكذب (المجروحين لإبن حبان: 1/151 وسنده حسن) وقال الذهبي. معروف بالوضع (ديوان الضعفاء: 92) وقال الشيخ خالد بن قاسم الردادي: إن غلام خليل هذا: كذاب وضاع. (مقدمة خالد بن قاسم الردادي: إن غلام خليل هذا: كذاب وضاع.

شرح السنة، ص: 42). [الحديث: 25/2]

(171) احمد بن محمد بن الفضل البلخي

لا يعرف. [الحديث: 20/6]

(172) أحمد بن محمد بن القاسم بن محرز

لم أجد من وثقه . [الحديث: 13/73]

(173) أحمد بن محمد بن القاسم، أبو حامد السرخسي

متهم بالوضع. [الحديث: 35/39]

(174) أحمد بن محمد بن محمد البلخي الدهقان، أبو القاسم

قال السمعاني: "صدوق ثقة" (الأنساب: 394/2 الخليلي) توفي سنة

492هـ وترجمته في النبلاء (73/19 - 74) وغيره. [شمائل ترمذي، ص: 45]

(175) أحمد بن محمد بن محمد، أبو العباس، إبن حجر الهيتمي المكي

مبتدع. [الحديث: 12/90]

(176) احمد بن محمد بن يحيى بن حمزة الدمشقى القاضى

ضعيف جدًا، وقال الذهبي: له مناكير" (ميزان الإعتدال: 151/1) وقال البن حبان في ترجمة أبيه: يتقى من حديثه ماروى عنه أحمد بن محمد بن يحي بن حمزة و أخوه عبيد فإنهما كان يدخلان عليه كل شيء" (كتاب الثقات: 74/9). [الفتح المبين، ص: 19]

وذكره في المدلسين: الدميني ( 1/7) و ابن طلعت في معجم المدلسين

(ص 51) ولا يحتج به إذا انفرد ولو صرح بالسماع. [ايضًا]

(177) أحمد بن محمد بن يحي بن سعيد القطان

صدوق ثقة (أنظر: كتاب الجرح والتعديل: 74/2، الثقات لابن حبان: 8/88\_39). [الحديث: 31/90]

## حجامه (سینگی لگوانا) ایک شرعی علاج ماندندیظیۃ

مافلاند پیم طهیر کرنے کے دریعے سے خراب جیاب کے دریعے سے نگل کے دریعے سے خراب وفاسدخون نظوانا۔ بیا ایسا علاج ہے جس کی طبی اہمیت سے انکار ممکن نہیں، بلکہ دورِ جدید میں سائنسی لحاظ سے بھی اسے مجرب ومفید قرار دیا گیا ہے۔ ہم نے ان سطور میں شیخے احادیث و آثار سے تجامہ (سینگی) کی شرعی حیثیت واضح کرنے کی کوشش کی ہے:

سينگى ميں شفاء ہے: سيدنا جابر بن عبدالله را الله را الله على بن سنان (تا بعی) كى تيار دارى كے كت تشريف لائے، پھران سے فرمايا: جب تكتم سينگى نه لگوالوميں يہاں سے نہيں جاؤں گا، كيو نكه ميں نے رسول الله من الله على الله عن ا

((إن فيه شفاء)) بلاشباس مين شفاء بـ (صحيح البخارى: 5697)

نبی کریم منگالی نے فرمایا: شفاء تین چیزوں میں ہے: اسٹیکی لگوانے میں اشہد پینے میں اور آگ سے داغنے میں ، (لیکن ) میں اپنی امت کو داغنے سے منع کرتا ہوں ۔ (صحیح البخاری: 5681) سیرنا جابر ڈٹالٹی سے سے منع کرتا ہوں ، دواو کی میں شفاء سے توسینگی لگوانے میں اور آگ سے داغنے میں ہے اور میں داغنے کو پہند نہیں کرتا۔ (صحیح ہے توسینگی لگوانے میں اور آگ سے داغنے میں ہے اور میں داغنے کو پہند نہیں کرتا۔ (صحیح البخاری: 5704) سینگی بہترین دوا (علاج) ہے: نبی منگالی آلی انے فرمایا: جن چیزوں سے معلی کرتے ہو، اگران میں سے کوئی بہتر دوا ہے تو وہ سینگی لگوانا ہے۔

(سنن أبى داؤد: 3857، سنن ابن ماجه: 3476و سنده حسن) سينگى لگوانے كے ليے قمرى تاريخ كا انتخاب: رسول الله مَالَيْنَا نِهُ فرما يا: جو شخص (قمرى مهينے كى) ستره، انيس اوراكيس تاريخ كويينگى لگوائے، اسے ہر يمارى سے شفاء ہوگى۔

(سنن أبى داؤد: 3861و سنده حسن)

عورتیں بھی مینگی لگواسکتی ہیں: ام المونین سیدہ ام سلمہ ڈھٹھانے رسول اللہ مُگالیوا سے سینگی لگوانے کی اجازت چاہی تو نبی کریم مُگالیوا نے ابوطیہ کو تھم دیا کہ اُنھیں سینگی لگادیں۔ راوی کے نز دیک ابوطیہ سیدہ ام سلمہ ڈھٹھا کے رضاعی بھائی یا نابالغ لڑکے تھے۔

(صحيح مسلم ، ح: 2206، دار السلام: 5744)

ران کی بہی ہے کہ وہ اُس وقت غلاموں میں سے بینگی لگانے کے ماہر، نابالغ لڑکے تھے۔ حالتِ احرام میں سینگی لگوانا: رسول الله مَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ مَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ مَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ ا

(صحيح البخاري، ح: 5695)

روزے کی حالت میں سینگی لگوانا: سیرنا عبر اللہ بن عباس ڈگائیڈ سے روایت ہے کہ نبی کریم مُگائیڈ نیٹے نے روزے کی حالت میں سینگی لگوائی۔ (صحیح البخاری، ح: 5694)
سینگی لگوانے کے بعد مسل کرنا: سیرہ عائشہ ڈگائیڈ سے روایت ہے کہ نبی کریم مُگائیڈ نیٹے چار کاموں کی وجہ سے خسل کیا کرتے تھے: جنابت سے، جمعہ کے دن ، سینگی لگوانے سے اور میت کو خسل و سے کے بعد۔ (سنن أبی داؤد، ح: 348 و سندہ حسن)

سینگی لگانے والے کو اجرت دینا؟ ابوطیبہ نے رسول الله مَنْ اللهُ عَلَیْمُ کوسینگی لگائی تورسول الله مَنْ اللهُ عَلَیْمُ الله مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَیْمُ کا کہ ان کے مالکوں کو محم دیا کہ ان پر مقررہ فراح میں کی کریں۔ (صحیح البخاری، ح:2102، صحیح مسلم، ح: 1577) یہاں فراج سے مرادوہ رقم ہے جو غلام اپنے مالک یا مالکوں کو آزادی حاصل کرنے کے لئے دیتا ہے۔ سیدنا عبدالله بن عباس ڈالٹی می توایت ہے کہ رسول الله مَنْ اللهُ اللهُ

ثابت ہوا کہ جن روایات میں اس اجرت کوخبیث وغیرہ کہا گیا ہے وہ کراہت پرمحمول ہیں یامنسوخ ہیں۔واللّٰداعلم۔ (بشکریہ: ماہنامہ اشاعة الحدیث، ثنارہ نمبر 129 تا 132)